
3 

 

 33333333 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

PONTIFICIA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA MERIDIONALE 

 

ISTITUTO SUPERIORE DI SCIENZE RELIGIOSE 

“SAN MATTEO” -   SALERNO 

 

 

 

Vincenzo Romano 

una vita al servizio di Dio e del prossimo 

 

Dissertazione per il conseguimento della   

Laurea Magistrale in Scienze Religiose 

 

 

 

 

 

 

         Candidato:            Relatore: 

  Carlo Manzione (matr.275)                   Ch.mo Prof. Curto Michele 

               

 

 

 

Anno Accademico 2018 - 2019 



2 

 

 

 

 

 
 
 

Immagine della canonizzazione di Vincenzo Romano, in https://i0.wp.com/ofm.org/it/wp-

content/uploads/sites/9/2018/10/Beato_Vincenzo_Romano.jpg?ssl=1 



3 

 

Introduzione 

 

Durante il mio percorso di studi presso l’Istituto di Scienze 

Religiose “San Matteo” di Salerno e nel corso del mio cammino 

spirituale, ho avuto più di un’occasione di confrontarmi con biografie, 

opere e miracoli di santi che mi hanno colpito per i loro carismi e per la 

loro azione incisiva nel territorio in cui hanno operato. In particolare, 

ha suscitato in me un grande interesse la figura di un uomo, vissuto nella 

nostra regione, a Torre del Greco, tra il XVIII e il XIX secolo. È la 

figura di San Vincenzo Romano, nato il 3 giugno del 1751, morto il 20 

dicembre del 1831, beatificato da Paolo VI il 17 novembre 1963 e 

canonizzato da papa Francesco poco più di due anni fa, il 14 ottobre 

2018. La sua memoria liturgica si celebra il 20 dicembre, anche se a 

Torre del Greco viene celebrata il 29 novembre, in coincidenza con 

l’inizio della novena dell’Immacolata a cui egli era molto devoto. 

Di lui non sapevo molto; solo, ricordo di averne sentito 

raccontare la storia, anche in forma aneddotica e romanzata, da alcuni 

miei conoscenti che, vivendo nell’area vesuviana, ne onoravano la 

memoria. Ma ho potuto conoscere in modo più approfondito e 

circostanziato la figura di San Vincenzo Romano solo grazie alla 

sollecitazione e alla testimonianza del mio relatore, il prof. Michele 

Curto, che con esortazione fraterna, me ne ha presentato, le opere, gli 

insegnamenti, le cristiane virtù. 

Avvicinandomi gradualmente alla personalità del santo, ho 

scoperto che, al di là dell’approccio culturale – pure fondamentale –, in 

lui avrei potuto rintracciare un paradigma di spiritualità che sarebbe 

stato per me sprone e incoraggiamento nell’impegno pastorale legato al 

percorso diaconale che, con l’aiuto e con la Grazia di Dio, sto per 

concludere. 



4 

 

Gli aspetti che più di tutti hanno attratto il mio interesse e che 

mi hanno indotto a tradurre la conoscenza di questo santo nella 

dissertazione conclusiva del mio percorso di studi teologici sono stati 

essenzialmente i seguenti: 

 

• in primo luogo, il fatto che egli è stato sacerdote della 

nostra regione, vissuto a cavallo tra due secoli 

particolarmente critici per la Chiesa universale, e 

segnatamente per quella locale; 

• in secondo luogo, il carisma, le virtù e i miracoli che gli 

sono stati riconosciuti mi hanno indotto a riflettere sul 

valore paradigmatico e paideutico della sua azione, 

facendomi intravedere in lui una preziosa risorsa da 

offrire come modello a chiunque compia un cammino di 

formazione umana, culturale, spirituale. 

 

 Il lavoro è stato strutturato in tre capitoli:  

nel primo capitolo si delineano il contesto storico-culturale in cui 

agisce il santo, nonché la sua biografia, con particolare attenzione al 

percorso di formazione in vista dell’ordinazione sacerdotale e alle 

vicende della ricostruzione della parrocchia di Santa Croce in Torre del 

Greco dopo l’eruzione del Vesuvio del 1794. 

Nel secondo capitolo sono ripercorse le tappe fondamentali 

dell’azione pastorale di Vincenzo Romano, il suo particolare carisma 

dell’evangelizzazione e l’ardente carità, in cui si può scorgere anche 

l’impronta cristologica della sua azione sacerdotale. 

  Nel terzo capitolo si prendono in esame i miracoli verificatisi 

per intercessione di san Vincenzo Romano, con particolare riferimento 

a quelli ritenuti essenziali per la beatificazione e per la canonizzazione. 



5 

 

Di seguito, viene proposta una rilettura del santo in chiave attuale, 

provando ad individuare nella sua esperienza un paradigma 

pedagogico, fruibile anche in contesti scolastici.  

Nelle conclusioni si è cercato di evidenziare quanto valido e 

formativo possa essere, oggi, l’esempio di un uomo che ha incarnato 

ante litteram  l’ideale di “Chiesa in uscita”1 e “ospedale da campo”2, 

molto caro a Francesco. 

Nella particolare congiuntura epocale in cui viviamo e in cui il 

processo di secolarizzazione e di esasperato relativismo etico ha assunto 

dimensioni certamente allarmanti, sembra quanto mai necessario il 

richiamo a personalità forti, in grado di esprimere una santità umile e 

silenziosa, vissuta attraverso il quotidiano esercizio della pazienza, 

dell’aiuto ai fratelli, dell’annuncio formulato anche attraverso la 

testimonianza della propria vita, proprio come San Vincenzo Romano 

ha saputo fare. 

Oggi, anche alla luce della recente, devastante esperienza derivante 

dalla pandemia da Covid-19, siamo ancora più consapevoli della 

fragilità e della vulnerabilità dell’essere umano; le sue granitiche 

certezze, i suoi fondamentali riferimenti possono essere travolti in men 

che non si dica: dalla scienza all’economia, dalla salute alla politica, 

non vi è ambito umano che non sia stato profondamente segnato, 

scosso, travolto dall’insorgere del contagio, facendo emergere in tutta 

 

1 Cf. FRANCESCO, Evangelii gaudium, Città del Vaticano 2013, passim e, in 

particolare , 73-76.1.I.  

2 La definizione di Chiesa “ospedale da campo” ricorre nell’intervista rilasciata da 

Papa Francesco ad Antonio Spadaro, il 19 agosto 2013, per il periodico Civiltà 

Cattolica. Cf. A. SPADARO, Intervista a papa Francesco, in Civiltà Cattolica, 2013 

vol. III 449-477: 461.  



6 

 

la sua evidenza il senso di precarietà che connota l’uomo e la sua 

vicenda. 

Per questo, assume oggi un carattere ancora più attuale la testimonianza 

di San Vincenzo Romano, col suo senso di costante affidamento a Dio, 

con la sua incessante opera di aiuto e di conforto a tutti coloro che 

incrociava nel suo percorso, per cui è chiamato il parroco santo e come 

il santo dei lavoratori. 

Molto utili sono stati per me, fin dall’inizio del lavoro, le 

indicazioni, i suggerimenti e i consigli che mi sono stati offerti dal prof. 

padre Michele Curto che ringrazio vivamente per la professionalità e 

per la serietà con cui ha seguito le fasi della preparazione della tesi. 

 Vorrei rivolgere anche un grande ringraziamento a tutti i 

docenti, alla segretaria, la dott.ssa Tiziana Di Resta e ai miei compagni 

di studio: li porto nel cuore con la mia preghiera e con il mio affetto. 

A tutti loro va la mia gratitudine per aver risvegliato e motivato 

in me l’amore per lo studio della Parola di Dio, facendomi scoprire 

aspetti e temi che mi sono stati utili, e continueranno ad esserlo, per il 

mio percorso spirituale.   

Ringrazio i miei compagni di corso con i quali ho avuto modo 

di condividere i diversi momenti che hanno caratterizzato questa 

esperienza di studio e di crescita nella fede. Sono stati dei veri e propri 

compagni di viaggio con i quali si è instaurata una collaborazione 

costante, ma, soprattutto, una profonda amicizia. 

Ringrazio anche chi, tra i miei colleghi, mi ha sostenuto e 

incoraggiato nelle diverse fasi del mio percorso e, in particolare, Nunzia 

Pendino, con la quale ho avuto modo di condividere numerosi e fraterni 

momenti di amicizia e di esperienze professionali e con cui ho potuto 

spesso scambiare riflessioni su diverse figure e su diversi modelli di 

santità che sono state molto utili anche per la realizzazione di questa 

tesi. 



7 

 

Ringrazio di cuore anche don Rocco Ferrara, il parroco della 

parrocchia di Santa Maria delle Grazie in Eboli, presso cui sto 

svolgendo il mio cammino per il diaconato permanente. Egli è diventato 

un importante punto di riferimento per la mia esperienza di fede e con 

lui si è stabilito un rapporto di amicizia, stima e collaborazione che si è 

consolidato negli anni. 

Sono molto riconoscente, infine, alla mia famiglia, a mia madre 

e ai miei fratelli che mi hanno accompagnato e sorretto moralmente, 

anche dopo la dipartita di mio padre, il 6 settembre del 2016.  

A mio padre, scomparso nel settembre del 2016, vorrei 

idealmente esprimete la mia particolare gratitudine per avermi 

incoraggiato nei diversi momenti dei miei studi e soprattutto per avermi 

spronato a superare criticità e difficoltà che mi facevano apparire 

insormontabili ostacoli che grazie alla sua guida e alle sue parole sono 

riuscito a superare. 

  

 

  



8 

 

 

CAPITOLO I 

Una vita vissuta al servizio di dio e degli ultimi 

 

I.1 Un’infanzia serena e promettente 

 Vincenzo Romano nacque, secondo la data comunemente 

accettata3, il 3 giugno del 1751 a Torre del Greco, cittadina situata alle 

falde del Vesuvio. La sua era una famiglia modesta e molto religiosa. 

I genitori, Nicola e Maria Grazia Rivieccio, appartenevano entrambi a 

famiglie locali di operosi coltivatori delle loro terre. Nicola era, inoltre, 

un agronomo piuttosto apprezzato. 

Vincenzo ricevette il battesimo nella chiesa parrocchiale di Santa 

Croce, il 4 giugno 17514, dal sacerdote don Candeloro Cirillo5, 

 

3  Sulla questione della nascita, vi sono pareri contrari. In particolare, si riscontrano le 

testimonianze del fratello e di alcuni nipoti che l’anteporrebbero la nascita all’anno 

precedente.  Cf. Neapolitana beatificationis et canonizationis Ven. Servi Dei Vincentii 

Romano, Somm. V, §.168, p.  48; § 49, p. 35; § 50, p. 35; § 176, p. 50; § 201, p. 56.). 

Altrove si userà anche la denominazione Processi Apostolici. Sui Processi Apostolici, 

cf. della beatificazione e della canonizzazione di Vincenzo Romano, cf. S. GAROFALO, 

Un parroco sugli altari, 9-10.  

4 Cf. M.SASSO, Vincenzo Romano. Il Vangelo della carità, A. TERRACCIANO – 

G.FALANGA (curr) , Cinisello Balsamo 1995, 13. 

5 Cf. il Registro del Battesimo dell’epoca, dove al foglio 165 si può leggere: «Anno del 

Signore 17 cinquantuno, lì quattro giugno, Domenico Vincenzo Michele Romano figlio di 

Nicola e Grazia Rivieccio, coniugi della Parrocchia di S.Croce della Torre del Greco , di 

legittimo matrimonio, nato a 3 di detto è stato battezzato nella detta Parrocchia dal Rev. don 

Candeloro Cirillo e tenuto al sagro fonte da Anna Sorrentino, ed in fede». Torre del Greco, lì 

15 dicembre 1765. f.to Gennaro Falanga Parroco».  



9 

 

collaboratore del parroco don Gennaro Falanga6. Il suo nome completo 

era Domenico Vincenzo Michele Romano. Il nome Vincenzo, con cui 

egli sarebbe stato da tutti chiamato, lo ricollegava a san Vincenzo 

Ferrer7, domenicano di origine spagnola, al quale alcuni suoi familiari 

erano particolarmente devoti.   

La famiglia abitava in via Piscopia, una delle vie principali della 

città. Il Signore volle benedire il matrimonio di Nicola e di Maria Grazia 

con una prole numerosa: nacquero, così, Pietro, Felice, Giuseppe, 

Gelsomina ed Angela. Vincenzo fu l’ultimo dei figli. Visse la sua 

infanzia in un clima piuttosto sereno. I genitori di Vincenzo avevano 

sempre improntato la loro vita ai valori della Chiesa, della famiglia e 

del lavoro.  

La casa paterna fu per il piccolo Vincenzo una vera e propria “chiesa 

domestica”, fondamento della sua prima formazione cristiana e della 

sua profonda vocazione. D’altronde, come riporta Domenico 

Panariello, «era già chiara l’inclinazione del piccolo Vincenzo quando dava 

man forte al fratello Pietro nel recitare Rosari e Litanie, nel cantare 

canzoncine, nel celebrare la messa e nel fare la comunione.  

E così, dopo esser stato amorevolmente accudito e avviato alla pietà dai 

genitori e dalla sorella Gelsomina - monaca di casa- e diligentemente istruito 

dal suo primo maestro e padrino di Cresima, don Agostino Scognamiglio, 

Vincenzo ben presto manifestò la sua precoce e non comune applicazione allo 

 

Cf. https://luigiascione.altervista.org/1751-4-giugno-2020-269-dal-battesimo-di-san-

vincenzo-romano/ [ultimo accesso 12/08/2020, ore 09.52].   

6 Cf., su questo, S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 

Milano 1963, 13. Il Garofalo, nel suo prezioso contributo sulla vita e sull’azione 

pastorale del santo, propone come data del battesimo “il giorno stesso della nascita – 

il 3 giugno 1751 –”.  

7 Cf. ivi e M. SASSO, Vincenzo Romano, il Vangelo della carità, un parroco santo tra 

Illuminismo e Restaurazione, Cinisello Balsamo 1995, 13. 

https://luigiascione.altervista.org/1751-4-giugno-2020-269-dal-battesimo-di-san-vincenzo-romano/
https://luigiascione.altervista.org/1751-4-giugno-2020-269-dal-battesimo-di-san-vincenzo-romano/


10 

 

studio, l’eccellente condotta e l’ottimo profitto. Questo suo ingegno e questa 

sua costante applicazione ben presto lo misero in grado di primeggiare sui 

compagni, verso i quali, però, mai si rapportò con aria di superiorità, ma, anzi, 

da umile qual era, si prestava volentieri ad aiutarli. La sua pietà gli permise 

poi di accedere ben presto ai sacramenti»8. 

All’età di circa dieci anni frequentò la Congregazione 

dell’Assunta9, di cui sarebbe diventato, tra il 1780 e il 1789, come 

leggiamo in un’epigrafe in suo onore, «zelantissimo padre spirituale, 

succedendo a Gaetano De Bottis fino a quando fu eletto parroco di Santa 

Croce lasciando esempi di apostolato secolarmente fecondo»10. 

 

8 Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano Lu prevete faticatore, Gorle (Bg) 2018, 

17. 

9 Sulla Congregazione dell’Assunta in Torre del Greco, cfr. O. MELVETTI, La chiesa 

dell’Assunta a Torre del Greco, in http://www.vesuvioweb.com/it/wp-

content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-

VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf [ultimo accesso: 25/07/2020, ore 09.50]. 

10 Cf. Chiesa della SS Assunta a Torre del Greco, in http://www.wesuvio.it/chiesa-

della-ss-assunta-a-torre-del-greco/ [ultimo accesso: 25/07/2020, ore 10.10]. 

http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/
http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/


11 

 

 

 

Epigrafe in onore di San Vincenzo Romano collocata nella chiesa della SS Assunta in Torre del 

Greco. Dal sito http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/.  

 

 

Tale Congregazione era conosciuta anche come la “Segreta” o 

Congregazione della Disciplina11”. Nell’“Assunta” Vincenzo ricevette 

la prima Comunione dal sacerdote Agostino Scognamiglio, suo primo 

maestro, educatore e, successivamente, padrino, quando il 17 luglio 

 

11 Era chiamata “Segreta” probabilmente, perché i confratelli mettevano in pratica il 

consiglio evangelico di Mt 6,6: «Tu […] quando preghi, entra nella tua camera e, chiusa la 

porta, prega il Padre tuo nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà». La 

denominazione di “Disciplina” derivava dalla consuetudine che i membri di questa 

congregazione avevano di infliggersi punizioni corporali, come percuotersi il dorso 

con un fascio di funicelle.  

http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/


12 

 

175812 gli fu amministrato il sacramento della Confermazione. Con lui 

Vincenzo studiò il latino, raggiungendo un livello così alto di 

conoscenze che fu considerato il primo della classe, attirandosi, non di 

rado, l’invidia dei compagni, al punto che, un giorno, gli fu sottratta una 

sua traduzione, fu riempita di errori e consegnata al maestro. Per questa 

ragione, Vincenzo, contrariamente al solito, venne aspramente 

rimproverato dal suo docente; egli fece buon viso a cattivo gioco, e solo 

un po’ di tempo dopo venne alla luce il tranello che gli era stato teso13.  

 Oltre allo Scognamiglio, un ruolo importante nello studio della 

cultura classica lo esercitò anche Gaetano De Bottis (Torre del Greco 

1721- Napoli 1790), che gli trasmise l’amore per lo studio della 

letteratura italiana, latina e greca14, imprimendo in lui anche un forte 

slancio verso la vocazione sacerdotale. Intanto, man mano che cresceva, 

Vincenzo avvertiva sempre intensi il desiderio dello studio, la 

devozione religiosa ed il sentimento della carità. Il padre Nicola 

avrebbe preferito che suo figlio si avviasse all’attività di orefice, ma 

 

12 Sulla data della Confermazione di Vincenzo, come del resto su quella della nascita, 

vi è qualche discordanza tra le fonti. Lo studioso R. PICA, in La vita del venerabile 

servo di Dio D. Vincenzo Romano preposito curato dell’insigne Collegiata di S. Croce 

A Torre del Greco, Napoli 1882, ci propone il 17 luglio 1758 come data della Cresima 

del giovane Vincenzo. Gli atti dei Processi Apostolici, Somm. V, § 50, 35;176, 50; § 

201, 53, spostano la data della Confermazione al 1762, quando Vincenzo aveva 

compiuto i 10 anni di età. Analoga discordanza riguarda il nome del padrino di 

Cresima: don Agostino Scognamiglio, secondo il Pica; don Salvatore Raia, secondo 

altre fonti. Le affermazioni rese dal nipote di Vincenzo, Felice Romano, e dei fratelli 

del santo, Pietro e Giuseppe nei sopra menzionati Processi Apostolici, confermarono, 

però, lo Scognamiglio come padrino. 

13 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 18. 

14 Cf. R. CIRILLO, Il settecento a Napoli: Gaetano De Bottis, in 

http://www.torreomnia.it/personaggi_illustri/gaet_debottis/debottis_libro.htm. 

[ultimo accesso: 25/07/2020, alle ore 22.27]. 

http://www.torreomnia.it/personaggi_illustri/gaet_debottis/debottis_libro.htm


13 

 

non si oppose quando Vincenzo gli manifestò apertamente quello che 

era il sogno della sua vita, cioè seguire le orme del fratello Pietro, che 

era entrato, sei anni prima, nei Padri Dottrinari per farsi sacerdote.  

E, in realtà, Vincenzo aveva tutte le carte in regola per accedere 

al seminario, la vocazione era sempre più evidente15; tuttavia, la sua 

domanda, in un primo momento, fu respinta dall’arcivescovo di Napoli, 

monsignor Antonio Sersale16. Il giovane, seppur molto addolorato per 

il rifiuto, non si scoraggiò e continuò ad affidarsi a Dio. Anche il 

tentativo di farlo ammettere tra i Gesuiti di Napoli fallì. Tuttavia, dei 

Padri della Compagnia di Gesù Vincenzo conservò sempre un 

affettuoso ricordo e, in seguito, individuò anche in quell’insuccesso un 

intervento della Provvidenza, affermando: «Iddio così aveva destinato: se 

io andavo dai Gesuiti, questi due anni dopo furono espulsi, e di me che sarebbe 

stato? Certamente, secondo le mie inclinazioni, io amavo piuttosto andarmene 

lontano dalla casa e dai parenti; forse mi sarei trovato dalle parti di Moscovia 

con i Gesuiti, ma. Iddio non volle perché mi aveva chiamato a questo stato. 

Benedetto Iddio»17. E, in effetti, nel 1767, i Padri Gesuiti, già perseguitati 

 

15 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano1, Milano 1963 

15-16. 

16 M. SASSO, Vincenzo Romano, 37. Qui il Sasso, riporta tra i motivi del rifiuto del 

Sersale la preoccupazione del prelato napoletano per l’eccessivo numero di preti , 

rispetto ai circa quattordicimila abitanti della città e il timore che anche Vincenzo, 

come già accaduto per altri seminaristi torresi, una volta superati tutti gli esami 

richiesti si sarebbe “dato al bastoncino”, cioè alla bella vita. In merito a queste due 

preoccupazioni dell’arcivescovo di Napoli, cf. rispettivamente anche G. SPARANO, 

Memorie istoriche per illustrare gli Atti della Santa Napoletana Chiesa e gli Atti delle 

Apostoliche Missioni, Napoli 1768, II, 362 e P. COLLETTA, Storia del reame di Napoli 

dal 1734 sino al 1862, Prato 1862, Vol. II, Libro II, 168. 

17Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano1, 26. 



14 

 

in molte nazioni, furono cacciati anche da Napoli e per diverso tempo 

la Compagnia sopravvisse soltanto in Prussia e nella Russia18. 

 

I.2 Verso il Sacerdozio 

Il sogno di Vincenzo cominciò a concretizzarsi quando, nel 

dicembre del 1765, entrò in seminario. La nostalgia per la lontananza 

dalla famiglia era compensata dalla profonda gratitudine al Signore per 

avergli finalmente consentito di entrare in seminario. Scrive, in 

proposito, Panariello che «sin dai primi giorni fu visto piangere in un angolo 

della cappella del seminario. Erano lacrime di gioia per la grazia di trovarsi in 

quel luogo e per la vita alla quale si incamminava»19. Così, a chi cercava di 

consolarlo, credendo che egli piangesse per il distacco dalla casa 

paterna, Vincenzo rispondeva: «Non piango perché stando qui sono lontano 

da casa, ma piango ringraziando Iddio di questa grazia sì grande, che sono 

venuto in Seminario in mezzo a tanti aiuti»20.  

Alla fine del secondo anno di formazione, Vincenzo ebbe la 

fortuna di conoscere e di ascoltare S. Alfonso Maria De’ Liguori nella 

Basilica di S. Restituta21 in Napoli, in occasione di una sua novena per 

 

18 In merito all’espulsione dei Gesuiti da Napoli, cf. L. VON PASTOR, Storia dei papi 

dalla fine del Medio Evo - Compilata col sussidio dell’Archivio segreto pontificio e 

di molti altri Archivi. Vol. XVI.I: Storia dei papi nel periodo dell'assolutismo, 

dall'elezione di Benedetto XIV sino alla morte di Pio VI (1740-1799), 887-924. Per la 

versione digitalizzata del testo vedere il sito qui di seguito indicato 

http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#page/908/mode

/2up e nelle successive pagine [ultimo accesso 12/08/2020, ore 11.53]. 

19 Cf., D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano Lu prevete faticatore, 18. 

20 Cf., S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 27. 

21 La basilica di Santa Restituta, è una Chiesa monumentale di Napoli, raggiungibile 

dall’attuale Duomo cittadino, di cui costituisce la terza cappella della navata sinistra. 

http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#page/908/mode/2up
http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#page/908/mode/2up


15 

 

l’Assunta, e fu entusiasmato dalla sua aura di santità che avrebbe 

sempre considerato, anche in futuro, come un paradigma di riferimento 

per la sua esistenza. 

Vincenzo, fin dai primi anni da seminarista, mostrò un carattere 

improntato a caparbietà, ma anche a mitezza. Non a caso, in seguito, 

sarebbe stato definito “la pecora stizzita”, per la sua “dolcezza 

scontrosa”, e “scialone22”, con allusione allo smisurato desiderio che 

nutriva per l’Eucaristia. Fin dalla sua prima fanciullezza aveva, del 

resto, sempre mostrato un grande attaccamento all’Adorazione 

Eucaristica, nella consapevolezza che la vita è veramente bella e degna 

di essere vissuta se oltre al necessario nutrimento fisico ci si ‘alimenta’ 

anche di un altro cibo, altrettanto necessario e indispensabile: quello 

spirituale che possiamo trovare nell’Adorazione e nell’Eucaristia.  

Ciò non era cosa usuale nel periodo in cui visse Vincenzo e non 

lo è nemmeno ai nostri tempi: oggi più che mai, infatti, è sempre più 

raro incontrare dei ragazzi che nutrano il forte desiderio di restare in 

intima comunione con Cristo attraverso l’Eucaristia e la stessa 

Adorazione ai piedi di Gesù sacramentato, o in preparazione alla 

partecipazione alla Santa Messa o in segno di ringraziamento per il 

grande dono e il grande beneficio ricevuto durante la Messa.  

Sembra davvero arduo trovare riscontri nelle giovani 

generazioni degli ultimi trenta o venti anni, ma non è del tutto 

impossibile. Penso, in particolare, allo straordinario e fulgido esempio 

che ha offerto, non solo ai nostri fanciulli e ai nostri adolescenti, ma 

anche a ciascuno di noi, la figura del giovane Carlo Acutis, ragazzo 

milanese, stroncato da una leucemia fulminante all’età di 15 anni e 

 

Di origine paleocristiana, è la più antica Basilica napoletana, e la prima chiesa 

Cattedrale della città. 

22 Cf., S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 28. 



16 

 

beatificato il 10 ottobre scorso. Come per il piccolo Vincenzo, anche in 

Carlo è sempre stato forte il desiderio di santità e anche lui amava porsi 

in adorazione di fronte al Signore ed essere in piena comunione con lui.  

Per Carlo Acutis l’Eucaristia – che egli definiva “la mia 

autostrada per il cielo” – era quel necessario nutrimento spirituale e 

interiore che non poteva e non doveva mai mancare nella vita 

quotidiana di un vero cristiano. Non è difficile immaginare che 

anch’egli, proprio come il giovane seminarista di Torre del Greco, 

pensasse che Gesù era “tutto suo” e che lui era “tutto di Gesù” 23. 

Ritornando al nostro Vincenzo, nei dieci anni di seminario egli 

si dedicò con grande zelo allo studio, al punto che i superiori gli 

proposero di offrire ripetizioni agli allievi in difficoltà e fu nominato 

prefetto di una camerata. Ebbe come padre spirituale il venerabile don 

Mariano Arciero24 che lo seguì nel suo cammino di fede. 

 

23 Cf. PANARIELLO, San Vincenzo Romano Lu prevete faticatore, 19-22. 

24 Don Mariano Arciero nacque a Contursi Terme il 26 febbraio 1707. All’età di otto 

anni, poiché la sua famiglia era molto povera, fu preso a servizio presso la casa del 

nobile Emanuele Parisio, poi divenuto sacerdote, che volle portarlo con sé a Napoli e 

si avvalse, successivamente, della sua collaborazione nelle numerose sue missioni 

pastorali. Il giovane Mariano cominciò ben presto a distinguersi anche 

nell’insegnamento del catechismo ai fanciulli. Le premure di don Emanuele Parisio 

gli consentirono di affrontare gli studi che sarebbero poi stati alla base della sua 

formazione sacerdotale. Consacrato presbitero il 22 dicembre 1741, divenne un 

assiduo lettore e custode della Parola di Dio, al punto da rendere “il suo cuore 

biblioteca di Cristo. (cf. http://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/mariano-

arciero.html [ultimo accesso il 21/07/2020, ore 10.51] e 

http://www.santiebeati.it/dettaglio/91500 [ultimo accesso il 21/07/2020, ore 11.25]). 

Fu al servizio del vescovo di Cassano sullo Jonio, Gennaro Fortunato, che era già stato 

canonico della cattedrale di Napoli, fino al 1751, quando fece ritorno a Napoli per 

assumere l’incarico offertogli dal vescovo Sersale di guida spirituale del Seminario, 

dove, di lì a poco, sarebbe entrato anche san Vincenzo Romano. Definito come “padre 

http://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/mariano-arciero.html
http://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/mariano-arciero.html
http://www.santiebeati.it/dettaglio/91500


17 

 

Vincenzo ricevette gli Ordini Sacri tra il 1769 ed il 1773, 

secondo questa scansione temporale: 

 

• 20 maggio 1769: Tonsura 

• 23 dicembre 1769: Ostariato, Lettorato, Esorcistato e 

Accolitato 

• 13 giugno 1772: Suddiaconato 

• 5 giugno 1773: Diaconato25 

 

dei poveri” e “Apostolo delle Calabrie”, don Mariano Arciero si caratterizzò per la 

sua sobrietà e la sua frugalità, oltre che, naturalmente per la sua esemplare vita 

cristiana. Chiunque avesse lui come confessore, inoltre, era considerato una persona 

pia e devota, al punto che veniva definito il “penitente di Don Mariano”. Umiltà, carità 

e predicazione fecero di Don Mariano un uomo in fama di santità già durante la sua 

vita. Morì il 16 febbraio del 1788 e fu dichiarato Venerabile da papa Pio IX nel 1854. 

Il 24 giugno 2012 è stato beatificato dal cardinale Angelo Amato a Contursi Terme. 

 25 Quelli ricevuti dal Romano tra il 1769 ed il 1773 erano gli Ordini minori, cioè 

ministeri ecclesiastici che, pur non implicando la vera e propria ordinazione 

sacramentale, assegnavano, tuttavia, lo status di chierico a chi li riceveva. Essi erano 

stati istituiti con carattere autonomo, non necessariamente come gradino per il 

traguardo finale dell’ordinazione presbiterale, e consentivano a chi li otteneva di 

svolgere un determinato servizio per il Signore e la Chiesa. A partire dal Medioevo, 

persero gradualmente il loro valore autonomo, per assumere la fisionomia di  veri e 

propri passaggi intermedi in vista dell’ordinazione sacerdotale, anche se non sono 

mancati esempi illustri di poeti, come, ad esempio, Francesco Petrarca (1304-1374) 

che, tra il 1326 e il 1330, prese gli Ordini minori , che, se da un lato lo vincolavano a 

mantenere la sua condizione di celibato, gli consentivano, dall’altro, di ottenere 

numerosi benefici importanti, come rendite ecclesiastiche, che gli permettevano di 

dedicarsi a tempo pieno agli studi e alle sue opere, senza che fosse costretto a 

profondere le sue energie in attività professionali o di altro genere per mantenersi. Tra 

gli altri intellettuali e poeti che ricevettero gli Ordini minori, possiamo senz’altro 

annoverare Pietro da Eboli, il cantore in lingua latina e in distici elegiaci della 

transizione normanno-sveva nell’Italia meridionale., vissuto tra il 1150 ed il 1320. 



18 

 

Dopo altri due anni, il 10 giugno del 1775, nella Celebrazione 

Eucaristica della vigilia della Santissima Trinità, fu consacrato 

sacerdote26. 

I.3 I primi passi da sacerdote 

Ai fedeli non sfuggirono il fervore e il raccoglimento con cui Vincenzo 

celebrò la sua prima Eucaristia e che testimoniarono ai più quell’aura 

di santità che lo avrebbe sempre accompagnato per tutta la sua 

esistenza. Potremmo dire che per don Vincenzo Romano fu sempre 

valida quella raccomandazione che ancora oggi si può leggere in molte 

sacrestie “Celebra hanc missam ut primam, ut unicam, ut ultimam”. 

A conferma di ciò, possiamo accogliere la testimonianza 

riportata, tra gli altri, da Salvatore Garofalo: «L'indomani, Vincenzo 

 

Gli Ordini minori erano, in ordine cronologico, i seguenti: 

Ostiario: era attribuito a chi aveva il compito di occuparsi della custodia delle porte 

della chiesa, di accogliere i fedeli che fossero degni di entrare in chiesa e di suonare 

le campane per avvisare dell'imminenza della Celebrazione Eucaristica. 

Lettorato: era attribuito a chi doveva leggere i testi della Sacra Scrittura durante la 

liturgia. 

Esorcistato: era attribuito a colui che riceveva l’incarico di recitare delle preghiere 

particolari per i catecumeni prima del loro battesimo, ma anche, in alcuni in casi 

speciali sugli "energumeni", cioè su coloro che erano ritenuti posseduti dal diavolo. 

Oggi il compito di praticare esorcismi può essere affidato solo a sacerdoti designati 

ad hoc dal vescovo). 

Accolitato: era riservato a chi era preposto al servizio dell'altare. 

Suddiacono: conferiva la funzione il di toccare i vasi sacri e di portarli all'altare. Nella 

Messa solenne il Suddiacono cantava l'Epistola e aiutava il Diacono durante 

l’Offertorio. A partire da questo ordine era richiesto nella chiesa latina l'obbligo del 

celibato. Dopo il Concilio Vaticano II essi furono riformati da Paolo VI, nei due “motu 

proprio” Ministeria quaedam e Ad pascendum del 15 agosto 1972, e assunsero la 

denominazione di “ministeri”, oggi affidati anche ai laici. 

26 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 30-31. 



19 

 

celebrava la sua prima Messa nell'antica parrocchia di Santa Croce a Torre del 

Greco […]. Una “monaca di casa”, Teresa Frulio, è la sola a testimoniare nei 

Processi di un fatto straordinario che si sarebbe verificato quel giorno. Val la 

pena ascoltare il colorito racconto della vecchietta che, a 92 anni, aveva ancora 

tanta foga da travolgere il povero notaio che raccoglieva la sua deposizione: 

«Io vidi tutta la chiesa uno splendore come un Paradiso. Io mi trovai entrando, 

ed egli (il Beato) stava uscendo alla sagrestia quando viddi questo grande 

splendore. Rimasta sbalordita guardavo le mura, e vedevo che non erano mura, 

ma come specchi fini lustri lustri, e tutta la chiesa era una illuminazione in 

modo che non si distinguevano la gente. E vi dico che non posso esprimere 

con le parole lo splendore e l'illuminazione che vedevo... l'avreste dovuto 

vedere anche voi per capirlo... che bella cosa... quello che si scrive niente si 

scrive, perché era una cosa gagliarda... non so esprimermi altrimenti; l'avete 

da vedere per spiegarla, anzi non potreste nemmeno spiegarla.  

Tutto questo splendore ed illuminazione partiva dalla sua persona (dal 

Beato), e questo suo splendore riverberava per tutte le mura della chiesa, in 

modo che non ci parevano (cioè scomparivano) le mura, ma erano divenuti 

tanti specchi, come ho detto. Questo stesso splendore gagliardo ...lo 

accompagnò dalla sagrestia per la chiesa, che è ben lunga, e fin sopra l'altare. 

Quando egli arrivò all'altare e si fece la croce per incominciare la Messa, prima 

del Confiteor intesi una voce che disse:  

Non ci è prete qua più santo di questo che è uscito a dir Messa e sparì 

lo splendore. La chiesa ritornò ad essere come è. Vidi la gente che assisteva e 

che prima era ingombrata dal cennato splendore. Ho visto qualche altra Messa 

novella, ma non mai ho visto una cosa simile. La voce che intesi, l'intesi con 

l'orecchio e con tutti i sensi, e veniva dal cielo... e intuonava per tutta la chiesa. 

La voce non fu voce ordinaria umana, ma fu cosa di Dio […]. No no, non era 

voce d'umano, ma voce santa dal cielo. L'illuminazione fu tale che somigliava 

e nascondeva i lumi tutti dell'altare, né tutti i lumi del mondo potevano fare 

quella illuminazione di Paradiso. Quando finì l'illuminazione di Paradiso ch'io 

vidi, restai attonita: e vidi poi che l'altare era con lumi secondo il solito, né vi 



20 

 

era nella chiesa apparato alcuno secondo il solito della Messa cantata, soltanto 

esso aveva la pianeta sopra»27.  

Come documenta il prof. Luigi Ascione, Vincenzo celebrò la 

sua prima messa in un’atmosfera di grande sobrietà e raccoglimento28: 

«Quanto al resto, suor Teresa dovette dare grande pubblicità alla sua ‘visione’ 

se anche altri, e tra essi stimatissimi sacerdoti, ne riferiscono nei Processi, in 

base però alla testimonianza della pia e fervida donna. In verità, quella 

apocalittica fantasmagoria non era necessaria per rendersi perfettamente conto 

del raccolto e intenso fervore di Don Vincenzo, dal momento che egli, e questa 

volta i testimoni sono moltissimi e gravi e si appellano a una lunga esperienza 

personale, non smise mai di celebrare il divin Sacrificio ogni giorno con 

l'entusiasmo e la pietà del primo giorno. Un sacerdote torrese, per esempio, 

testimonia: “io che da ragazzo cominciai a sentire Messa di lui, ho veduto 

sempre che la celebrava con tanto fervore, esattezza di cerimonie e 

raccoglimento, che infervorava tutti che la sentivano”. Il fratello del Beato, 

Giuseppe, attesta della prima Messa di Vincenzo: “mi ricordo bene che nel 

dire la prima Messa fu di tale edificazione che tutto il popolo diceva: sembra 

un santo! come intesi io stesso che vi assistei come fratello e fui testimonio 

del suo raccoglimento, per quanto mi permise la mia divozione, giacché allora 

io e tutta la famiglia ci comunicammo nella sua prima Messa”»29. 

Il medesimo fervore Vincenzo lo manifestò nella cura delle 

anime a lui affidate, al punto che lo cercavano in tutte le ore e lui era 

sempre lì pronto ad incontrare e a confortare chi chiedeva un suo aiuto, 

guadagnandosi, in tal modo, l’appellativo di “faticatore zelante”. 

D’altronde, come egli stesso affermava, «Un sacerdote senza zelo non ha 

diritto alla celeste beatitudine perché non può santificarsi nel sacerdozio se 

 

27 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 33-34. 

28 Cf. https://luigiascione.altervista.org/1775-11-giugno-2020-245-dalla-

celebrazione-della-prima-messa-di-san-vincenzo-romano/ [ultimo accesso 18 giugno 

2020, ore 19:16]. 

29 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 35. 



21 

 

non santifica gli altri. È necessario adempiere il fine per cui siamo stati 

chiamati alla dignità sacerdotale. Gesù Cristo nell’istituire il sacerdozio 

pretese di fare dei santi che instancabilmente si adoperassero a fare altri santi. 

Sia ogni sacerdote modello di ogni virtù, sale della terra e luce del mondo»30  

Diverse ed innovative furono le strade dell’apostolato da lui 

scelte. Su consiglio del suo padre spirituale Mariano Arciero, aprì una 

scuola gratuita per aiutare i giovani di Torre del Greco nello studio: sia 

nell’istruzione scolastica e letteraria, sia, soprattutto, nell’educazione 

alla fede cristiana, chiedendo con fermezza la loro partecipazione alla 

celebrazione dei sacramenti. La scuola constava di più classi, nelle quali 

si studiavano discipline quali lettere, scienze, filosofia, retorica, 

teologia dogmatica, diritto canonico e diritto civile. 

In seguito, su autorizzazione dell’Arcivescovo Riccardo 

Serafino Filangieri (1713-1782), Vincenzo aprì anche una scuola per 

aspiranti al sacerdozio, in cui i giovani che volevano entrare in 

Seminario venivano preparati con buoni risultati agli esami di 

ammissione. Il prestigio ed il nome ottenuti dal Romano furono tali che 

il seminario di Napoli cercò di affidargli una cattedra di insegnamento. 

Ciò, tuttavia, non si realizzò perché il cardinale Zurlo (1711-1801), 

succeduto al Filangieri, chiese alle autorità del seminario di non far 

allontanare don Vincenzo Romano da Torre del Greco, affinché potesse 

continuare a fare del bene ai giovani di questa città31. 

Oltre all’istruzione dei giovani, si impegnò in vari ministeri. Fu 

cappellano festivo di una piccola chiesa di campagna, dove spiegava il 

Vangelo della domenica ed insegnava il Catechismo. Fu obbligato ad 

accettare l’ufficio di padre spirituale della Congregazione dell’Assunta 

 

30 Cf. Beato Vincenzo Romano, in https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-

romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU, consultato in data 27/07/2020, alle ore 7.30. 

31 Cf. Processi Apostolici, Somm. VI, § 80, p. 69. 

https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU
https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU


22 

 

rinunciando ad ogni forma di compenso. Lasciò l’incarico quando fu 

nominato economo curato della parrocchia di Santa Croce. 

Fu anche cappellano festivo presso la chiesa del conservatorio 

dell’Immacolata Concezione che era stato affidato alle Teresiane, 

ordine fondato, sul finire del Seicento, dalla serva di Dio Serafina di 

Capri. C’erano, in quest’ordine, una cinquantina di suore e di educande. 

Qui rimase fino all’eruzione del Vesuvio del 1794, quando le suore 

dovettero trasferirsi a Napoli, dove eressero un’altra chiesa che fu detta 

delle Teresiane della Torre, lungo la salita dell’Immacolatella, a 

Materdei32. 

Vincenzo portò impressa in sé l’impronta sacerdotale di Cristo 

anche e soprattutto attraverso l’imitazione della vita e delle azioni del 

Signore. Dedicò gran parte del suo tempo a predicare anche la buona 

novella. Sotto questo aspetto, definiva la Parola di Dio una “fontana 

sempre aperta a beneficio delle anime”33. Inoltre, per lo zelo 

instancabile dimostrato in questo suo ministero, era egli stesso definito 

‘bocca aperta’, non in grado di tenere per sé alcun segreto di Dio34. 

Costante fu anche la sua assistenza spirituale e materiale agli infermi e 

ai moribondi.  

In quel tempo Torre del Greco era infestata dalle cosiddette 

febbri maligne. Queste, tuttavia, non riuscirono a contenere lo zelo 

instancabile del nostro Vincenzo, al punto che anch’egli contrasse la 

malattia, dopo aver fatto visita ad un ammalato soprannominato 

“Tappa”, rimanendo per molto tempo tra la vita e la morte35. 

 

32 Cf. Processi Apostolici, Somm. VI, § 215, p. 84 

33 Cf., S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 90. 

34 Ivi. 

35 Processi Apostolici, Somm. VT, § 151, p. 7. 



23 

 

Grande fu, nel popolo di Torre del Greco, la paura che Vincenzo 

potesse morire e numerosi furono coloro che pregarono 

incessantemente il Signore affinché non li privasse del loro padre, 

benefattore e amico. Le preghiere furono ascoltate e Vincenzo guarì, 

riprendendo in modo ancora più operoso di prima il suo ministero. 

 

I.4 L’eruzione del Vesuvio del 1794 

La sera di domenica 15 giugno 1794, ricorrenza della festa della 

S.S. Trinità (festività particolarmente cara al Beato, perché ricorreva in 

essa il diciannovesimo anniversario della sua Ordinazione Sacerdotale) 

dopo varie scosse sismiche, il Vesuvio eruttò con violenza. La lava ebbe 

una velocità impressionante, raggiungendo in poche ore Torre del 

Greco e travolgendo tutto ciò che incontrò lungo il suo cammino: 

chiese, case, strade e campagne. Anche la chiesa parrocchiale di Santa 

Croce, monumento di alto valore, sia per la sua struttura architettonica 

che per i suoi ornamenti e arredi sacri, fu distrutta dal torrente di lava. 

Tra le cose che andarono perdute ci fu anche l’archivio parrocchiale, 

che conteneva diplomi e codici antichi, registri di nascite e di morti, 

istruttorie e scritture, ricche di notizie importantissime per la storia della 

città.  

Tale perdita arrecò grande dolore ai cittadini. Nel medesimo 

luogo, e sulle rovine della chiesa distrutta, i Torresi pensarono di 

intraprendere la riedificazione della nuova chiesa con lo stesso titolo, 

ma dalle dimensioni più vaste36. 

La ricostruzione della chiesa fu avviata il 5 giugno 1796, a 

distanza di circa due anni dalla sua distruzione. Vincenzo, in quel 

 

36 La ricostruzione fu affidata all’ingegnere Ignazio de Nardo. (Cf. S.GAROFALO, Un 

parroco sugli altari, 58). 



24 

 

tempo, in qualità di economo curato della parrocchia, faceva le veci 

dell’anziano e malato parroco Falanga, dunque toccò a lui a benedire e 

porre la prima pietra per la ricostruzione, dopo una solenne processione 

che mosse dalla chiesa del Carmine, in cui, era allocata la parrocchia di 

Santa Croce. Vincenzo diede per primo l’esempio ai suoi concittadini, 

trasportando i materiali per la costruzione, seguito da altri sacerdoti e 

dai fedeli37.  

Inoltre, a chi, ritenendo di difficile realizzazione il proposito di 

ricostruire la chiesa, gli faceva presente le grandi difficoltà nel reperire 

le risorse necessarie, egli rispondeva, affidandosi pienamente alla 

Provvidenza divina, «allegramente, animo grande, Dio ci pensa, perché se 

Dio vuole fare la chiesa e il mondo non vuole, la chiesa si farà. E, se Dio non 

vuole e tutto il mondo vuole, la chiesa non si farà»38.  

I lavori per la ricostruzione furono ultimati nel 1824; la nuova 

chiesa fu inaugurata in forma solenne il 3 maggio 1827, dopo circa 

trentatré anni dalla distruzione del giugno del 179639. A tale proposito, 

 

37 Come leggiamo in M. SASSO, Vincenzo Romano, il Vangelo della carità, 16, 

Vincenzo «esortò i fedeli ad avere un animo grande, spingendoli a credere nella potenza di 

Dio che sorpassa ogni conoscenza. Incominciò lui per primo a portare le pietre sulle spalle e 

animò i fedeli col suo esempio a prendere pietre, terreno, cemento per gettare le fondamenta 

per la ricostruzione. Raccolse sotto le macerie i vasi sacri d’argento e, con i ducati ricavati dalla 

vendita, il 5 giugno 1796, dopo una solenne processione, pose la prima pietra per la 

riedificazione di Santa Croce, affidandosi completamente a Dio, consapevole che “se il Signore 

non costruisce la casa invano vi faticano i costruttori” (Sal 126,1)». 

38 Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano, 35. Si veda anche VICARIATO PER LA 

FORMAZIONE PERMANENTE DEL CLERO (cur.), La Santità, punto di incontro tra 

sacerdote e laico Giornata di formazione per il clero di Napoli sulla santità dei Santi 

Vincenzo Romano e Nunzio Sulprizio, in https://www.chiesadinapoli.it/wp-

content/uploads/sites/2/2019/03/21-ottobre.pdf [ultimo accesso 14/08/2020, ore 

10.37]. 

39 Ivi, 36. 

https://www.chiesadinapoli.it/wp-content/uploads/sites/2/2019/03/21-ottobre.pdf
https://www.chiesadinapoli.it/wp-content/uploads/sites/2/2019/03/21-ottobre.pdf


25 

 

sono autorevoli le testimonianze di due sacerdoti che gli furono 

particolarmente vicini: Pasquale Lombardo e Diego Colamarino.  

Nella prima testimonianza leggiamo che, oltre che a Dio, «la 

riedificazione della chiesa parrocchiale si deve tutta ascrivere ai meriti e allo 

zelo instancabile del Servo di Dio, don Vincenzo Romano, ed alla sua 

magnanimità; ed è da mostrarsi su quale fondamento poggiava l’ardita 

impresa di fare l’edificio della Chiesa, che avrebbe avvilito chiunque, 

specialmente succeduta la desolazione, causata dalla memoranda eruzione del 

1794»40. E, in realtà, don Vincenzo, oltre che sul sostegno della 

Provvidenza che non gli venne mai a mancare, poté contare anche 

sull’aiuto di tutta la popolazione di Torre del Greco, nelle sue più 

svariate componenti. Scrive, infatti, il Garofalo che «la popolazione 

torrese si era impegnata a contribuire ai fondi per la ricostruzione della 

parrocchia e le varie categorie di professionisti, commercianti e operai si erano 

assunto il carico di costruire, ognuno di essa, un altare per la nuova chiesa. Per 

la pubblica questua nel paese erano state destinate sei ‘compagnie’, mentre 

otto incaricati speciali raccoglievano le offerte tra gli equipaggi delle barche 

coralline e delle barche da pesca»41.  

Alla fattiva collaborazione della comunità di Torre del Greco si 

aggiungeva anche la grande liberalità di Vincenzo che, conscio del fatto 

che all’intero costo dei lavori non si poteva far fronte esclusivamente 

con la sola generosità della popolazione, non di rado «si indebitava 

personalmente, e anche per forti somme, per alimentare la cassa perennemente 

vuota […]. Si diceva a Torre che il danaro cresceva nelle mani di Don 

Vincenzo, perché il costo dei lavori […] non avrebbe potuto essere coperto 

dalle sole elemosine di una popolazione generosa, ma e scarsa e stremata»42. 

 

40 Cf., S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 64-66. 

41 Ivi, 64. 

42 Ivi. 



26 

 

L’operosità e lo zelo di Vincenzo fu confermato anche dal canonico 

Diego Colamarino, che fu amico e confessore del santo. Questi affermò 

di essere stato personalmente «testimone di quanto fece il servo di Dio per 

riedificare dalle fondamenta la chiesa parrocchiale, allorché fu devastata 

dall’eruzione del Vesuvio nell’anno 1794. Affermava il Colamarino che 

Vincenzo raccoglieva anche le elemosine, pagava gli operai, attendeva 

all’opera sotto la direzione dell’ingegnere napoletano Ignazio di Nardo. 

Inoltre, era sempre molto preciso nel dare il compenso che spettava agli 

operai, tanto che questi erano soliti dire: «Il danaro cresce in mano del 

Preposito»43. Accanto al campanile superstite, don Vincenzo vide, negli 

anni, sorgere la nuova chiesa, che egli concepì principalmente come 

un’opera della Provvidenza. 

Fondamentale fu l’apporto economico dei corallari, che avevano 

visto rifiorire le loro attività commerciali nel periodo compreso tra il 

1799 e il 181544, che coincide con l’insediamento a più riprese, dei 

Napoleonidi nell’area partenopea. Furono proprio i nuovi dominatori 

francesi, come scrive P. Balzano, a favorire la rinascita del commercio 

del corallo45, della cui bellezza e del cui valore essi erano grandi 

estimatori. 

 

43 Processi Apostolici, Somm. X, § 11, 329 . 

44 È il periodo noto anche con la denominazione di Decennio francese. Gli eventi più 

significativi furono: la Repubblica Partenopea (1799), il ritorno dei Borboni, la loro 

seconda cacciata (1806), l’insediamento dei Napoleonidi a Napoli e, infine, il 

Decennio francese (1806- 1815). 

45 Cf. P. BALZANO, Il corallo e la sua pesca, in Annali Civili del regno delle Due 

Sicilie, Napoli 1870, 61-64. Il risorgere del commercio del corallo fu favorito dai 

nuovi dominatori francesi, per diversi fattori. In quel periodo la lavorazione del 

corallo divenne, dunque, assai prospera, per cui la maggior parte dei cittadini Torresi 

erano marinai che percorrevano i più remoti mari del mondo, sia per la pesca del 

corallo, sia per l’esportazione del prodotto lavorato in Europa. 



27 

 

 

Il testo di Balzano è consultabile in formato digitale sul sito web 

https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=

il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+a

vvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47tr

cOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-

q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6

AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli

%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Pero

cch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false [ultimo accesso il 

15/08/2020, ore 23.57]. In particolare, a p. 62, si può leggere che «il negozio de’ coralli 

venne sempreppiù prosperando e avvalorando. Perocchè la nazione francese, che come abbiam 

veduto avea pur essa la pesca de’ coralli, sì per le intestine rivolture, e sì per le guerre che d’ogni 

dove sosteneva, e sì perché i regni di Algeri e di Tunisi partecipando quasi alle commozioni di 

Europa le dichiararono più volte nimistà, fu quasi sforzata ad abbandonar quell’ industria [la 

sua industria in Francia]; ed in luogo della pesca si contentò solamente di apparecchiarli 

lavorando La Corsica seguitava con questa nazione nelle condizioni medesime.  

Genova d’altra parte molestata e invilita, non solamente abbandonava il mestiero, ma 

molti suoi cittadini ancora addetti al lavorio del corallo si partivano chi per Livorno e chi per 

Torre del Greco, dove per occasione di costoro fu ravvivata la più grande fabbrica di manifattura 

che siavi mai stata in Europa […]. Ond’è che quelli di Torre del Greco fra tante nuove 

disavventure, divenuti maisempre animosi, furono viemeglio sospinti a ravvivarne il 

commercio. Oltre a questo, le manifatture di corallo, che fin dopo al 1800 facevansi in Torre 

del Greco, aveano per pregio e finezza di lavoro guadagnato la estimazione di tutta Europa, che 

guidata in ogni cosa dal desiderio di novità, ancora negli ornamenti’, comechè novità» non fosse 

per lei usare di quella gemma che altra volta avea pregiato, volle seguitar nuove fogge.  

Così la vendita del corallo, per la necessità. di provvederne la grande fabbrica che se 

n’era posta in quel Comune, per buona parte a mano a mano quivi si venne riducendo. E così 

per un mezzo più naturale e quasi inaspettato, senza ordinar compagnie e senza accumular 

somme capitali, il mercato che era prima in Genova, in Marsiglia e in Livorno, fu in Torre del 

Greco quasi che in tutto sostenuto. Fu anche allora che i nuovi estranei reggitori del nostro 

regno, seguitando l’esempio della città. legislatrice delle recenti mode, e volendo le nostre 

industrie favoreggiare, ebbero vaghezza di veder ornate le loro famiglie di merletti ed altri 

preziosi lavori di corallo. Onde i ricchi, facendo allo stesso modo, ne sostennero furiosamente 

la gara: così appresso noi salì sempre più in pregio il corallo, e le barche da pesca ritornarono a 

quel medesimo numero e prosperità, stato già innanzi allo spirar del secolo XVIII».  

https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false
https://books.google.it/books?id=RrONbMMSFuwC&pg=PA139&lpg=PA139&dq=il+negozio+de%E2%80%99+coralli+venne+sempreppi%C3%B9+prosperando+e+avvalorando.+Perocch%C3%A8+la+nazione+francese,+che&source=bl&ots=upq47trcOB&sig=ACfU3U1oPFNp3G4hbaytFpNn-q4AQPTFDw&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwj998Od7sjtAhUSMewKHfiiAWMQ6AEwAHoECAIQAg#v=onepage&q=il%20negozio%20de%E2%80%99%20coralli%20venne%20sempreppi%C3%B9%20prosperando%20e%20avvalorando.%20Perocch%C3%A8%20la%20nazione%20francese%2C%20che&f=false


28 

 

Tale operazione di mercato ebbe l’effetto di far crescere in 

misura esponenziale la richiesta di corallo, cosicché fu necessario 

realizzare circa quattrocento barche da pesca per un’attività che diede 

lavoro a varie migliaia di persone. Il periodo della rinascita del 

commercio del corallo coincise proprio con gli anni della ricostruzione 

della chiesa di Santa Croce, per cui è verosimile credere che larga parte 

delle risorse economiche utilizzate per la ricostruzione provenisse 

proprio dal ceto dei corallari, nelle sue varie categorie di marinai, 

proprietari e imprenditori46.  

 La costruzione della nuova chiesa fu terminata nel 1824 e fu 

inaugurata in forma solenne tre anni dopo, il 3 maggio del 1827, 

allorché fu completata anche la realizzazione degli arredi interni. In 

questa data, quattro anni prima di morire. La riedificazione della chiesa 

di Santa Croce fu il simbolo della rinascita spirituale, morale e materiale 

della popolazione di Torre del Greco. Sotto questo aspetto, si può dire, 

a ragion veduta, che «Vincenzo Romano risollevò macerie di umanità per 

ricostruire pietre di speranza. E quel campanile che – ancora – trionfa 

imponente sulla rovina di una storia antica, è il significato più vivo di una 

comunità che non cede, ma che riconosce la sua identità nel senso di una fede 

mai smarrita»47. 

 Vincenzo ebbe, dunque, il privilegio e la grazia di poter vedere 

la chiesa completa di tutto e di poter inaugurarla, con un grande inno di 

lode e di ringraziamento al Signore ed espresse i suoi sentimenti di 

gratitudine e di devozione verso la Provvidenza divina che lo aveva 

 

46 Cf. Processi Apostolici, Somm. X, 304-326. 

47 Cf. Vincenzo Romano: il nome di un popolo, il senso di una vocazione, la storia di 

una città, in https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-di-un-popolo-il-senso-

di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/ [ultimo accesso il 16/08/2020, ore 01.13]. 

https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-di-un-popolo-il-senso-di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/
https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-di-un-popolo-il-senso-di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/


29 

 

sorretto in tutti quegli anni, attraverso un’iscrizione da lui stesso curata 

e collocata sull’ingresso della porta centrale: 

D.O.M / NOVUM HOC TEMPLUM IN HONOREM S. CRUCIS IESU 

CHRISTI/ SUPER RUINAS ANTIQUI AB IGNEO VESUVI 

TORRENTE XVII KÀL. IUL/MDCCXCIV LABEFACTATI 

PRAEMISSIS AD COELUM PRAECIBUS ADMIRÀBILIS DEI 

/PROVVIDENTIA HERCULANENSES EXCITA VERE /A. D 

MDCCCXXVII48. 

 

 

48 A Dio Ottimo Massimo. questo nuovo tempio in onore della S. Croce di N.S. Gesù Cristo 

sulle rovine dell’antico, distrutto dal torrente di fuoco del Vesuvio il 15 giugno 1794, dopo aver 

innalzato al cielo le preghiere, per mirabile provvidenza di dio, gli Ercolanesi fecero risorgere, 

nell’anno del signore 1827. 



30 

 

 

 

Vincenzo "prevete faticatore" in https://luigiascione.altervista.org/1794-15-giugno-2020-226-

dalleruzione-del-vesuvio-che-distrusse-torre-del-greco-napoli-e-lantica-chiesa-di-s-croce/.  

  

  

https://luigiascione.altervista.org/1794-15-giugno-2020-226-dalleruzione-del-vesuvio-che-distrusse-torre-del-greco-napoli-e-lantica-chiesa-di-s-croce/
https://luigiascione.altervista.org/1794-15-giugno-2020-226-dalleruzione-del-vesuvio-che-distrusse-torre-del-greco-napoli-e-lantica-chiesa-di-s-croce/


31 

 

I.5 Gli ultimi anni e la morte 

Il 1° gennaio 1824, proprio mentre si completavano i lavori di 

ricostruzione della sua chiesa, per la quale si era speso senza riserve, 

all’età di circa 73 anni, Vincenzo cadde, procurandosi una frattura al 

femore dalla quale non riuscì mai più a riprendersi. Egli affidò la cura 

del suo gregge al nipote, don Felice Romano, e trascorse una lunga e 

dolorosa infermità, dedicandosi alla preghiera, e alla meditazione, 

ricevendo chiunque avesse necessità di vederlo. Le sue cagionevoli 

condizioni di salute non gli impedirono, tuttavia, di trasformare anche 

questo momento doloroso in una occasione di carità e di attenzione 

all’altro: difatti, rese la sua dimora, un luogo di preghiera, istruzione e 

formazione cristiana ed umana per tutti i sacerdoti e per i laici che 

andavano a fargli visita, dimostrando di non voler abdicare, nemmeno 

in quella circostanza, al suo compito principale di cura delle anime a lui 

affidate.  

Furono, questi, gli ultimi anni della sua vita: la sua infermità 

divenne sempre più grave, al punto che ottenne dalla Santa Sede il 

permesso di celebrare messa nella sua abitazione. «Sul letto dei dolori 

don Vincenzo fu più parroco che mai; la popolazione seguiva con la preghiera 

e con l’interesse più affettuoso il lungo decorso della sua malattia e, in punta 

di piedi, camminava sempre sotto il suo balcone»49.  

Il Signore lo chiamò a sé il 20 dicembre 1831, a distanza di circa 

un mese da quel 30 novembre in cui, scrivendo il suo testamento 

spirituale50, ribadiva, ancora una volta, ai fratelli sacerdoti di Torre del 

Greco la necessità di non abbandonare mai il cammino della carità. La 

 

49 Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano. Lu prevete faticatore, 54. 

50 Si riporta in appendice al presente capitolo il testo del testamento spirituale del 

Romano.  

 



32 

 

gerarchia ecclesiale e l’intera comunità torrese vollero concedergli 

l’onore di essere sepolto nella parrocchia di Santa Croce da lui 

ricostruita dopo gli eventi legati alla devastante eruzione del Vesuvio 

del 1794.  

I.6 Antidogmatismo e anticlericalismo  

Senza alcuna velleità di volersi addentrare in un’analisi storica 

specialistica, sembra opportuno, a questo punto, richiamare la delicata 

condizione nella quale versava la Chiesa ai tempi in cui Vincenzo 

cominciava a muovere i suoi primi passi da sacerdote. Il contesto 

culturale determinato dalla divulgazione delle idee illuministiche – che 

si erano affermate prepotentemente anche nell’area partenopea – aveva 

creato un’atmosfera di ostilità e di sospetto nei confronti del mondo 

ecclesiastico e dei suoi rappresentanti. Il pensiero laico che si andava 

diffondendo implicò una contestazione sempre più marcata della 

dottrina cattolica, al massimo consentendo una certa tolleranza rispetto 

a una dimensione vagamente sovrannaturale, che si formalizzò nel 

deismo.  

Come affermava Kant nella Critica della ragion pura, «Chi 

ammette soltanto una teologia trascendentale è detto deista; chi ammette anche 

una teologia naturale, teista. Il primo ammette che in ogni caso noi possiamo 

conoscere con la semplice ragione l'esistenza di un Essere originario, di cui 

per altro il nostro concetto è semplicemente trascendentale, cioè solo di un 

essere, che ha ogni realtà, ma che non si può determinare di più. Il secondo 

afferma, che la ragione è in grado di poter determinare di più l'oggetto secondo 

l'analogia con la natura, ossia come un essere che per intelletto e libertà 

contenga in sé il primo principio di tutte le altre cose»51. 

 

51 Cf. V. MATHIEU, (cur.), I. Kant, Critica della ragion pura, Roma-Bari 2000, 400-

401. 



33 

 

Secondo tale definizione kantiana, dunque, il deismo 

presuppone l'esistenza di un essere supremo, creatore e regolatore di 

tutte le leggi, dell'ordine, dell'armonia e della regolarità dell’universo. 

Ricusa, però, ogni forma di rivelazione e di provvidenza divina, 

respingendo qualsiasi dogma, testo sacro o autorità religiosa. Viene 

ammessa solo una forma di religione che trova il suo fondamento nel 

culto della ragione, unica “divinità” in grado di spiegare il mondo e il 

ruolo dell'uomo in esso.  

C’è poi da considerare l’apporto che a questo clima già 

complesso diede la diatriba tra i sostenitori del Giansenismo e coloro 

che vi si opponevano. Nato in Francia, nel corso del XVII secolo, esso 

si fonda sull'idea che l'essere umano nasca essenzialmente corrotto e, 

quindi, inevitabilmente destinato a commettere il male, e che senza la 

grazia divina l'uomo non possa fare altro che peccare e disobbedire alla 

volontà di Dio. Giansenio affermava che l’uomo, a causa del peccato 

originale, non riesce a indirizzare la sua esistenza verso il bene con le 

sue sole forze. Egli non negava la possibilità di salvezza, ma la 

collegava, in modo imprescindibile, alla grazia che Dio concede solo a 

coloro che, per sua imperscrutabile volontà, sono stati ad essa 

predestinati, a prescindere da ogni merito personale. La predestinazione 

non è concessa a tutti i battezzati, ma solo a coloro che Dio ha prescelto.  

La dottrina di Giansenio si ispirava, tra l’altro, alla visione 

agostiniana della grazia, come suggerisce il titolo della sua 

fondamentale opera Augustinus (pubblicata postuma nel 1640), in cui il 

teologo olandese si soffermava in particolare sulla propria visione del 

rapporto tra grazia divina e libertà umana. Numerose sono le opere in 

cui Agostino d’Ippona aveva affrontato la questione, soprattutto in 

risposta all’eresia pelagiana; su tutte si consideri il De natura et gratia, 

che il vescovo di Ippona compose tra il 411 e il 418 per confutare le 



34 

 

teorie esposte da Pelagio nel De natura, teorie che egli considerava 

insidiose per l’ortodossia cristiana. 

Nella nostra penisola il giansenismo assunse connotazioni 

marcatamente morali e disciplinari, piuttosto che teologiche, e si 

tradusse principalmente in una sorta di rigorismo etico che avrebbe poi 

influenzato anche la formazione di molti uomini di Chiesa. Infatti, come 

afferma Michele Sasso, non si può negare che anche «il giansenismo 

napoletano si dimostrò e si mantenne più interessato a questioni morali e 

disciplinari, determinando in questo campo quel rigorismo che caratterizzò la 

formazione di non pochi ecclesiastici napoletani fino al tardo Ottocento. E non 

si può negare che ne subì l’influsso più nella forma della sua predicazione che 

nella sostanza della dottrina anche il beato»52. 

Tra i maggiori oppositori di tale orientamento si collocarono i 

Padri Gesuiti, i quali ricusavano con particolare vigore la negazione del 

libero arbitrio su cui la predestinazione era fondata. In tale 

frammentario e conflittuale scenario, si svilupparono iniziative, spesso 

scaturite dall’azione di singole personalità, tese al recupero di uno 

slancio evangelico e pastorale originario; è l’azione dei santi, come 

Vincenzo Romano, che, sorretti essenzialmente dalla loro immensa 

fede e dal profondo spirito missionario, cercarono di arginare gli effetti 

di una laicizzazione indiscriminata. 

  

 

52 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano, il Vangelo della carità, un parroco santo tra 

Illuminismo e Restaurazione, 25. 



35 

 

Testamento spirituale di San Vincenzo53 

 

«Dilettissimi fratelli, giacché per divina disposizione non posso 

uscire di casa, né godere della vostra dolce ed onorevole compagnia, 

specialmente nel comunicarci vicendevolmente, ed amichevolmente i 

nostri interni sentimenti; debbo però quasi costretto da voci interiori 

lasciarvi un importantissimo ricordo (non so se sia l’ultimo) di 

conservare il preziosissimo tesoro della carità fraterna: la quale 1. è il 

solo interno distintivo carattere de’ veri discepoli di Gesù Cristo; In 

hoc cognoscent omnes, quia discipuli mei estis, si dilectionem 

habueritis ad invicem (Joan. c.13,55), e più particolarmente di ogni 

Sacerdote, il quale per ispeciale misericordia di Dio è stato scelto, e 

separato dal resto degli uomini, affinché impiegasse tutto se, per 

sempre esercitare gli atti di carità in tutte le circostanze per il vero bene 

di ogni sorta di persona: pro hominibus constituitur, Hebr. C. 5.  

2. La medesima carità fraterna è il più certo segno di 

predestinazione alla vita eterna: traslati sumus ad vitam, quoniam 

diligimus fratres (1 Joan. 3,14); come per lo contrario la 

prevaricazione da detta carità è il più certo segno della riprovazione: 

qui non diligit fratres manet in morte (1 Joan. 3,14); morte spirituale 

dell’anima, e morte eterna nell’Inferno; e nel giorno del Giudizio 

Universale il Supremo Giustissimo Giudice chiamerà al possesso 

dell’eterna Gloria tutti i cristiani, che l’avranno esercitata, con quella 

consolantissima sentenza di dannazione – discedite maledicti etc. – 

contro tutti coloro, che avranno omessi gli atti della stessa carità; e in 

maniera più spaventosa contro tutti quelli che avranno oprato contro 

la medesima.  

 

53 Il Testamento spirituale del Romano è integralmente riportato in S. GAROFALO , Un 

parroco sugli altari. Beato Vincenzo Romano, 154-160. 



36 

 

3. Tal carità è l’essenziale dell’Evangelica Religione; senza la 

quale tutte le altre opere buone sono apparenti cortecce senza il 

midollo, e perciò non sono a Dio gradite, né premiate. 

4.Siccome l’Eterno Padre pose nel paradiso terrestre l’albero 

della scienza, da cui sarebbe derivata la vera felicità di Adamo e de’ 

suoi discendenti, o l’infelicità loro, se si fosse astenuto il primo uomo 

di mangiarne il frutto, o se l’avesse mangiato, avendo l’istesso Dio in 

contrassegno del suo infinito dominio sopra le creature proibito il 

mangiarne colla minaccia d’indubitata morte: ne comedas, in 

quacumque die comederis ex eo, morte morieris etc., così il Divin 

Figliuolo nostro Salvatore ha piantato come segno della sua 

ardentissima carità verso l’uomo, come un albero distintivo, e come 

una espressa dichiarazione di suo testamento nell’ultima sera di sua 

vita mortale, manifestando la sua assoluta volontà, dicendo : hoc est 

praeceptum meum ut diligatis invicem; e questo osservandosi, si 

osserva tutta la legge: qui diligit proximum legem implevit (Rom. 13). 

E perciò coloro i quali in tutte le sue parti l’adempiano, sono sicuri di 

essere graditi al nostro amante Redentore, e da Lui salvati. 

5. E perché il nostro tirannico infernale nemico arde di odio 

implacabile contro Iddio, che lo ha precipitato negli abissi, e d’invidia 

contro di noi redenti, per prendere possesso di quei Troni gloriosi, da’ 

quali li spiriti diabolici sono stati discacciati, Lucifero con tutti i suoi 

seguaci adoprano tutte le astuzie, insidie, inganni, in ogni modo, in ogni 

tempo, in ogni luogo a tentarci a trasgredire sì necessario precetto, or 

co’ pensieri, or con parole, or con opere, or con iscandali, or con 

omissioni, per pessimo suo fine di far oltraggio a Dio, e cagionare a 

noi la perdita del cielo e le pene eterne dell’Inferno, dove avranno il 

barbaro piacere di tormentarci senza fine. 

Cari cari carissimi Fratelli, colla faccia per terra, con tutto il 

calore vi prego a prontamente ed interamente adempire questo sì 



37 

 

rilevante e dolcissimo precetto, non solamente per dar gusto ed il 

dovuto onore al nostro amantissimo Divin Redentore, ed essere da Lui 

sempre benedetti, e liberalissimamente premiati, ma eziandio per 

confondere l’insopportabile superbia degli spiriti infernali, i quali 

vanamente e falsamente si vantano esser più potenti dell’Altissimo, 

adducendone la stolta ragione di aver essi più uomini loro seguaci di 

quelli che ne ha Iddio, mentre essi, non per potenza, perché niente 

possono senza il permesso divino e per via di bugie e di inganni 

seducono tanti poveri uomini, che o ignorantemente, o maliziosamente, 

liberamente e volontariamente consentendo loro, si lasciano 

ingannare. 

Dunque procuriamo noi con tutti li sforzi a qualunque costo 

eseguire sì importante precetto della fraterna carità, affinché possiamo 

godere il Sommo Bene in compagnia di tanti milioni di Fratelli e Sorelle 

per tutta l’eternità nel Cielo, dove regna per sempre la perfetta 

continua carità. Amen Amen Amen. 

Questo vero ed infinito bene vi desidero, perché sono delle RR 

(Riverenze) Loro. 

Aff.mo Obb.mo Servitor Vostro 

Vincenzo Romano P. Curato». 



38 

 

 
 

Estratto del manoscritto del testamento spirituale di Vincenzo Romano, in D. PANARIELLO, San 

Vincenzo Romano, 57. 



39 

 

CAPITOLO II 

L’attività pastorale e il carisma 

 

II.1 Parroco di Santa Croce 

Quella del 29 settembre 1799 fu una data particolare per Torre 

del Greco e per lo stesso Vincenzo Romano: morì, infatti, all’età di 89 

anni, don Gennaro Falanga, il parroco di Santa Croce, di cui Vincenzo 

aveva fatto le veci in qualità di economo curato. In quel frangente a 

Mons. Vincenzo Maria Torrusio, vescovo di Capaccio e vicario 

generale cum omnimoda potestate dell’Arcivescovo Capece Zurlo54, in 

una terna di nomi, fu caldeggiato quello di don Vincenzo Romano che 

godeva del grande favore della popolazione e del clero di Torre del 

Greco.  

In realtà, il Romano era già unanimemente considerato il 

naturale successore del Falanga; i nomi degli altri due sacerdoti furono 

inseriti nella terna solo per rispetto dell’ordinaria procedura, e, infatti, 

 

54 L’Arcivescovo di Napoli, il Cardinale Giuseppe Maria Capece Zurlo, si trovava in 

esilio a Montevergine, a causa della “damnatio memoriae” cui i Borbone lo avevano 

sottoposto per il suo atteggiamento favorevole alla Repubblica Napoletana del 1799. 

Sui dettagli dell’esilio e, in particolare, sul ruolo esercitato dalla regina Maria Carolina 

d’Austria in questa circostanza, si veda il sito web:  

http://www.nuovomonitorenapoletano.it/index.php?option=com_content&view=article&id=2

745:giuseppe-m-capece-zurlo-l-esilio-dell-innocenza&catid=37:biografie&Itemid=28 

[ultimo accesso 18/08/2020, ore 10.42]. Sulla questione si veda anche il contributo di 

A.S. ROMANO «Per l'assenza di Sua Eminenza»: Il governo della diocesi di Napoli 

durante l'esilio del cardinale Giuseppe Maria Capece Zurlo (1799-1801), in 

Campania sacra 2014, Vol.45, 1/2, 93-214. 

http://www.nuovomonitorenapoletano.it/index.php?option=com_content&view=article&id=2745:giuseppe-m-capece-zurlo-l-esilio-dell-innocenza&catid=37:biografie&Itemid=28
http://www.nuovomonitorenapoletano.it/index.php?option=com_content&view=article&id=2745:giuseppe-m-capece-zurlo-l-esilio-dell-innocenza&catid=37:biografie&Itemid=28


40 

 

essi immediatamente rinunciarono, “riconoscendosi per meriti e sapere 

inferiori”55 a Vincenzo. 

Così, lo stesso Cardinale, dall’eremo di Montevergine in cui si 

trovava in esilio, non ebbe alcuna esitazione a nominarlo ufficialmente, 

con piena soddisfazione di tutti i Torresi. Pertanto, «alla fine di settembre 

1799, Capece Zurlo fu chiamato a ratificare una nomina particolarmente 

significativa, prescegliendo don Vincenzo Romano per la prepositura curata 

di Santa Croce in Torre del Greco56», con la seguente motivazione: 

«Riguardo […] alla provista della Parocchia della Torre del Greco, vacata per 

il felice passaggio al Cielo di Don Gennaro Falanga, mi uniformo al desiderio 

di tutta quella populazione e al piacere ancora di tutto quel clero che si eligga 

per suo successore l’attuale Economo Curato Don Vincenzo Romano», che 

era al presule ben noto “per l’esemplarità della vita e per l’illibatezza 

de costumi”57. 

Vincenzo, accettò unicamente per obbedienza, prendendo 

possesso canonico della parrocchia il 29 dicembre 1799. Alcuni giorni 

dopo, a chi gli chiedeva come si trovasse nelle vesti di Preposito curato, 

rispondeva: «Cammino sopra l’acqua come S. Pietro»58, mostrando, 

anche in questa circostanza, la sua grande fede in Cristo che sempre 

sostiene l’uomo, anche nelle tempeste e nelle prove più difficili. Sembra 

che nel breve periodo compreso tra la morte del Falanga e la sua nomina 

 

55 Cf., S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 71. 

56 Cf. A.S. ROMANO «Per l'assenza di Sua Eminenza», 134. 

57 Ivi 

58 È chiaro il riferimento all’episodio evangelico contenuto in Mt 14, 22-33 in cui 

l’apostolo Pietro, invitato da Gesù a raggiungerlo sulle acque del lago di Tiberiade, 

ebbe paura di affondare e si affidò completamente al Signore che, tendendogli la 

mano, lo mise in salvo. 

Circa tale scambio di battute tra il Romano e il suo anonimo interlocutore, cf. S. 

GAROFALO, Un parroco sugli altari, 73. 



41 

 

a Preposito curato, Vincenzo, in grande umiltà, avesse già deciso di 

defilarsi da eventuali incarichi, probabilmente sentendosi non 

all’altezza di un ruolo tanto delicato e importante. Scrive, in proposito, 

il Garofalo: «Vincenzo s’era già proposto di rinunciare alla cura parrocchiale 

appena fosse stato scelto il successore del Falanga, e quando seppe della 

proposta dei governatori incaricò subito un sacerdote suo amico di convincerli 

a desistere. Per tutta risposta gli fu detto che “non potevano, altrimenti ne 

sarebbe succeduta una rivoluzione per Torre”, perché uno solo era il desiderio 

del popolo e un solo nome correva per tutte le bocche: Don Vincenzo Romano, 

al quale fecero premura non soltanto i governatori, ma “quasi tutte le famiglie 

di Torre” […].  

Il decreto di nomina del Beato a “Preposito Curato della insigne 

Collegiata e Chiesa Parrocchiale di S, Croce” fu firmato il 28 dicembre 1799; 

il possesso canonico ebbe luogo in forma solenne nel giorno successivo. 

Durante la cerimonia, Vincenzo fu visto “accigliato e pensieroso e piuttosto 

afflitto, tutto umile e dispiacente”, mentre intorno a lui tutti erano in festa […]. 

Felice Romano, che imparò a fare il parroco alla scuola dello zio, in familiare 

intimità con lui, ne ricorda i sentimenti e i pensieri che da quel momento lo 

ispirarono: «Signore, niente io posso, niente io sono, niente io so, la Cura è 

vostra, nella vostra Parola, come San Pietro, io mi getto in questo mare… O 

Gesù, io sono l’asinello sotto di voi, voi guidatemi, voi tiratemi, voi 

regolatemi»59.  

Queste parole, con le quali il Romano stabilisce una relazione 

tra se stesso e l’asinello su cui Gesù entrò in trionfo a Gerusalemme, ci 

inducono a ritenere che egli considerasse la missione che stava per 

intraprendere quale curato d’anime una prova in cui si annidavano 

tantissime difficoltà per le quali non si sentiva pienamente pronto; 

l’espressione è un’ulteriore conferma non solo della fede con cui 

 

59 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari,71-75. 

 



42 

 

Vincenzo visse ogni momento della sua vita, affidandosi 

completamente alla misericordia divina, ma anche di una esemplare 

umiltà che lo spinse ad accostare la sua esperienza non al Signore, ma 

all’animale che, per antonomasia, rappresenta la semplicità, la 

mansuetudine e la sottomissione.  

 Fin dai primi giorni del suo nuovo ministero parrocchiale, molti 

intravidero in Vincenzo una sorta di metamorfosi interiore: da “pecora 

stizzita”, quale si era rivelato negli anni giovanili della sua formazione 

in Seminario, in vero e proprio “cavallo sfrenato”, secondo una 

convincente definizione del sacerdote don Pasquale Lombardo, il quale 

affermò che il neo parroco di Santa Croce non ebbe “una giornata sola 

di riposo nell’anno, né un’ora di diporto”, e «per trentadue anni filati, 

giorno e notte, fu sempre sull’avviso, “irrequieto”, con gli occhi aperti e il 

cuore pronto per le anime di cui egli sapeva di dover portare il peso»60. 

A giudizio di tanti suoi parrocchiani, Vincenzo Romano, come 

preposito curato di Santa Croce, fu un vero e proprio profeta di Dio, 

soprattutto per la particolare contingenza storica in cui tale nomina era 

maturata61. Fu, a tutti gli effetti, l’uomo giusto al posto giusto e nel 

momento giusto, uno strumento nelle mani del Signore e del suo 

disegno; di cui non si può scorgere la trama mentre si realizza, «ma 

quando, esso è compiuto, se ne ammira la sapienza e si conosce che 

tutta la storia è una costruzione magnifica nella quale gli uomini, operai 

 

60 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 74. 

61 La vita del santo si colloca in un periodo in cui le vicende del Regno delle Due 

Sicilie apparivano piuttosto confuse e tumultuose. Egli nacque durante il periodo 

borbonico, per poi assistere all’instaurazione della Repubblica Partenopea e a tutta 

una serie di eventi successivi, tra cui il governo provvisorio del 1821e il continuo 

avvicendarsi dei Borboni e dei napoleonidi a Napoli. Il Beato si tenne lontano da 

questi intrecci politici, dichiarandosi partigiano dell’ordine e della pace; stette sempre 

dalla parte della Chiesa, senza compromessi. 



43 

 

e collaboratori di Dio, prestano la loro opera, in un certo momento, in 

un determinato settore. Il Padre, «padrone del campo, manda ciascuno nella 

pienezza del tempo “suo” a svolgere un ruolo particolare. Così sempre e 

dovunque: tuttavia, la statura morale, il valore, la perizia degli operai è 

differente, pari sempre al compito che Dio assegna loro»62. 

 Come parroco, anche Vincenzo Romano ebbe la sua porzione di 

vigna in cui piantare e lavorare. La parrocchia di Santa Croce in Torre 

del Greco divenne per lui la “pienezza” del tempo e del luogo della sua 

azione, un luogo dal quale non volle mai allontanarsi, consapevole che, 

come afferma il Garofalo, «non sono gli orizzonti geografici ad allargare 

quelli dello spirito, ma la vastità degli orizzonti dell’anima a dare anche a un 

luogo minuscolo le dimensioni dell’universo»63.  

Quella di Vincenzo fu, dunque un’esistenza, territorialmente e 

geograficamente limitata alla ristretta zolla di terra che il disegno divino 

aveva prestabilito per lui. Eppure, ben più vasta fu la risonanza della 

sua straordinaria attività pastorale. Sotto questo aspetto, potremmo dire 

che il Romano, con la sua operosissima azione, sempre ispirata ed 

illuminata dallo spirito di Dio, divenne ben presto un modello di 

parroco da imitare anche al di fuori della sua regione di appartenenza e 

si “impose” come un paradigma di riferimento per la Chiesa universale, 

al punto che, nel 1894, a circa sessantaquattro anni di distanza dalla sua 

morte, nella fase iniziale del processo di beatificazione, il pontefice 

Leone XIII volle elogiarlo, riconoscendo in lui “un sublime esempio di 

parroco, proposto dal Clero Secolare”64. 

 

62 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano, il Vangelo della carità, 118.  

63 Cf. S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 36. 

64 Cf. San Vincenzo Romano sacerdote, in  

http://www.santiebeati.it/Detailed/90197.html [ultimo accesso 20/08/2020, ore 

17.48]. 

http://www.santiebeati.it/Detailed/90197.html


44 

 

“Umile ed intelligente prete”, come ebbe a definirlo San Paolo 

VI nella sua omelia di beatificazione, San Vincenzo Romano riuscì a 

incarnare nella sua vita e nella sua azione pastorale, qualità notevoli che 

non sempre è possibile trovare associate nell’indole di un singolo uomo. 

Egli, infatti, fu umile, ma, allo stesso tempo, ebbe una fortissima 

personalità.  

Quando, ad esempio, dopo l’eruzione del 1794, il re Ferdinando 

IV di Borbone voleva condurre i Torresi – che a quel tempo erano circa 

dodicimila abitanti – lontani dalla loro terra, si levò forte la voce del 

nostro prete che, opponendosi con grande fermezza al re Ferdinando, 

affermò con forza che i Torresi avrebbero riedificato la chiesa attorno a 

ciò che restava del vecchio campanile e avrebbero ricostruito la città 

attorno ad essa.  

Vincenzo Romano, dunque, anche in ragione della sua 

straordinaria forza d’animo, può essere considerato, come affermò papa 

Montini, uno straordinario «esempio di virtù di cui il nostro tempo ha 

manifesto bisogno»65. Il carattere esemplare della sua figura può, a buon 

diritto, essere racchiuso nell’espressione lu prevete faticatore, con cui 

egli è diventato famoso.  

Tale espressione verrebbe comunemente tradotta con ‘il prete 

lavoratore’, “il prete operaio”, ma, in realtà, essa sottende un significato 

ed una caratterizzazione assai più profondi: l’aggettivo “faticatore”, nel 

caso specifico del nostro Vincenzo, indica colui che va avanti agli altri, 

che li precede, che li coinvolge, rimboccandosi le maniche in prima 

persona, anche e soprattutto nell’apostolato e nella predicazione. Il 

 

65 Cf. PAOLO VI, Saluto di Paolo VI al nuovo Beato Vincenzo Romano fulgido esempio 

di sacerdote e parroco. Domenica 17 novembre 1963, in 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-

vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html [ultimo accesso: 12/04/2019, ore 16.00. 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html


45 

 

Beato, inoltre, come prescritto dal Concilio di Trento, nella 

predicazione, amava rivolgersi soprattutto ai poveri, agli umili e ai 

semplici. 

Egli adottò nella predicazione il metodo della ‘sciabica’; che 

prendeva il nome da una tecnica di pesca, detta appunto “sciabica”, una 

rete a strascico utilizzata per pesci piccoli. Vincenzo, imitando 

l’abitudine dei pescatori che lanciavano la loro rete in acqua e la 

tiravano fuori quando essa si riempiva di pesci, era solito andare in 

strada per evangelizzare e “lanciava la sua sciabica”, avvicinando le 

persone con un crocifisso e un campanello. Quando era riuscito ad 

attirare nella sua ‘rete’ un grande numero di persone, le conduceva nella 

sua chiesa, o nella chiesa più vicina e qui teneva loro delle catechesi 

seguite sempre con grande attenzione e interesse.  

In tal modo, egli ricostruì la sua parrocchia non solo con i 

mattoni, ma anche con le persone in carne ed ossa, testimoniando con 

questo suo fulgido esempio che la chiesa non è solo l’edificio esterno, 

ma anche l’ecclesia, la comunità e, dunque, il vero e proprio corpo 

mistico di Cristo. 

La grande capacità di mantener viva l’attenzione del suo 

uditorio per tanto tempo con le sue catechesi e con le sue omelie ha 

spinto molti a ritenere che Dio in persona parlasse e ad agisse in lui, 

mentre lo Spirito Santo lo ispirava, “infuocandolo” a tal punto che a 

molti pareva che diventasse nel volto come un tizzone ardente. 

“Divampava”, inoltre, in lui un grandissimo ardore di carità che egli 

riversava su tutte le categorie della popolazione di Torre del Greco.  

Un particolare legame lo univa, come si è già accennato66, ai 

pescatori di corallo della sua città, i quali, da aprile ad ottobre, 

navigavano lungo le coste del Mediterraneo alla ricerca della preziosa 

 

66 Sopra, 26-28. 



46 

 

pietra. La sua particolare sensibilità verso i “corallari” torresi lo indusse 

a far imbarcare con loro un prete per l’assistenza spirituale e, cosa del 

tutto nuova per quei tempi, un medico per l’assistenza sanitaria67. Egli, 

inoltre, non esitava a difenderli anche contro i frequenti soprusi che gli 

armatori e i proprietari delle barche erano soliti perpetrare ai loro danni.  

Così, ad esempio, nel corso di una visita pastorale del Cardinale 

Ruffo a Torre del Greco, Vincenzo prese apertamente le loro difese, con 

una relazione minuziosa e molto dettagliata, in cui perorò con grande 

passione le istanze dei “corallari”, con toni che, ai nostri tempi, 

potremmo ritrovare nelle rivendicazioni sindacali a difesa dei 

lavoratori.  

Non di rado, poi, egli inviava lettere ai pescatori, nei periodi in 

cui erano in viaggio in terre lontane, per incoraggiarli e per far sentire 

loro la sua vicinanza spirituale. Per tutti questi aspetti, Paolo VI lo 

definì un “precursore della carità sociale della Chiesa ai nostri giorni”68. 

Scriveva, infatti, Montini nella sua omelia di beatificazione: «Troveremo 

una carità, che si espande fuori del puro esercizio del culto, e si interessa e si 

affatica per tutti i bisogni umani privi d’altro soccorso: il Parroco a nulla è 

estraneo, tutti conosce, tutti conforta, tutti ammonisce, tutti benefica. Anzi la 

sua carità da individuale si fa sociale, da spirituale anche professionale ed 

economica (per ritornare subito morale e religiosa), se ciò è richiesto da quel 

bene delle anime, che per un Parroco è ‘suprema lex’. Il Beato Vincenzo ci 

dà, a questo riguardo, un bellissimo esempio, quasi precursore della carità 

sociale della Chiesa ai nostri giorni, organizzando ed assistendo i pescatori di 

 

67 Cf. San Vincenzo Romano, il parroco santo, in  

https://www.youtube.com/watch?v=CC2IpohHilE, minuti 4:48-4:56 [ultimo accesso 

22/08/2020, ore 17.30]. 

68 Cf. PAOLO VI, Saluto di Paolo VI al nuovo beato Vincenzo Romano, fulgido esempio 

di sacerdote e parroco. 

https://www.youtube.com/watch?v=CC2IpohHilE


47 

 

corallo, che a Torre del Greco erano e sono tuttora numerosi, laboriosi e 

bisognosi»69.  

Non è un caso, dunque, che Paolo VI concludesse la sua omelia 

di beatificazione affermando che il prete operaio di Torre del Greco 

«merita che noi lo consideriamo, come si suol dire, “d’attualità”, come 

esempio di virtù di cui il nostro tempo ha manifesto bisogno. E lo avranno 

caro, come Protettore e come modello, i fedeli tutti, ma in modo particolare i 

sacerdoti, quelli diocesani specialmente, per i quali l’obbligo della perfezione 

cristiana non è sostenuto dalla professione religiosa, ma è reclamato sia dalla 

loro dignità, sia dal loro ministero, e, quando questo sia esercitato con 

pienezza di carità, mediante il ministero stesso quella perfezione diventa 

possibile e grande.  

Ai Parroci soprattutto siamo felici di additare un loro Fratello in cielo; 

ad essi va, anche in questa occasione, il Nostro particolare ed affettuoso 

pensiero: possa il Beato mostrare loro la grandezza della loro missione […]. 

E voglia questo nuovo Beato sostenere i loro disagi, compensare le loro 

privazioni, fortificare il loro spirito di sacrificio e di disinteresse, consolare le 

loro pene, premiare le loro fatiche! Vada a loro con i Nostri voti la Nostra 

Benedizione. Perché, Fratelli e Figli, è di Sacerdoti zelanti, è di Parroci santi 

che soprattutto abbisogna oggi la Chiesa: essa ne celebra uno nuovo in 

Paradiso, possa essa annoverarne una moltitudine nuova anche nel mondo 

presente!»70. 

Un rapporto di grande stima e di grande affetto, sia pur a 

distanza, ha legato Giovanni Battista Montini a Vincenzo Romano. E, 

forse, non è un caso che Papa Francesco li abbia entrambi elevati 

sull’altare nello stesso giorno, il 14 ottobre 2018. 

 

69 Ivi. 

70 Cf. il sito http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-

vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html [ultimo accesso 22/08/2020, ore 18.00]. 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html


48 

 

 
 

La più antica immagine di Vincenzo Romano. - Quadro conservato nella casa del santo, a Torre 

del Greco. Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano, il Vangelo della carità, 224. 

  



49 

 

II 2 L’impronta cristologica nella sua attività pastorale 

Don Vincenzo Romano fu la guida principale della popolazione 

torrese all’indomani della devastante eruzione del Vesuvio del 1794, 

nonché il principale artefice della ricostruzione della chiesa di Santa 

Croce, della quale era poi stato parroco dinamico e operoso. Della sua 

straordinaria vicenda storica e pastorale ancora oggi si scorgono ben 

chiari i segni in ogni angolo della città di Torre del Greco. 

Basterebbe, a titolo di esempio, menzionare la statua eretta in 

piazza Santa Croce che un grande santo dei nostri tempi, Giovanni 

Paolo II, volle personalmente inaugurare nel 1990, in occasione della 

sua visita alla città. Come non ricordare, inoltre, la strada intitolata a 

don Felice Romano, il nipote di Vincenzo, a lui subentrato come 

parroco di Santa Croce e la scuola secondaria di primo grado a lui 

intestata? E, soprattutto, non si può non richiamare alla memoria la 

periferia nell’area meridionale della città, che era stata sempre tenuta ai 

margini, almeno fino all’inizio del ministero pastorale di Vincenzo.  

Egli, per primo, comprese che Torre del Greco non si esauriva 

alla sola area urbana e, spinto da tale consapevolezza, cominciò ad 

inviare giovani preti nelle campagne per portare sostegno e conforto a 

tutte quelle persone che, fino a quel momento, erano state generalmente 

estromesse dalle cure e dalle attenzioni delle autorità sia laiche che 

ecclesiastiche.  

Fu sempre Vincenzo ad istituire la figura del “cappellano di 

bordo”, punto di riferimento fondamentale per i numerosissimi 

marittimi di Torre del Greco che, come si è già evidenziato71, 

viaggiavano attraverso i porti del Mediterraneo per la pesca e la 

lavorazione del corallo. Vincenzo fu, inoltre, particolarmente sensibile 

ai giovani e notevole fu il suo impegno nella catechesi, basata sulla 

 

71 Sopra, 26 e 46. 



50 

 

comprensione reale dei principi cristiani e non sulla memorizzazione e 

sulla ripetizione di semplici formule o preghiere, come normalmente 

accadeva in quel tempo. Il Romano, infatti, ospitava in casa sua gruppi 

numerosi di ragazzi ai quali insegnava, in maniera del tutto gratuita e 

disinteressata, i valori e i comportamenti che qualificano un buon 

credente, senza trascurare l’aspetto della formazione culturale di base. 

Molto rimane ancora oggi della straordinaria missionarietà di 

Vincenzo, uomo frugale, semplice e schivo – come dimostra anche il 

fatto che l’unico ritratto che possediamo di lui gli fu fatto di nascosto 

dal buco della serratura di casa.  Ma furono proprio questi suoi tratti 

caratteriali a consentirgli di compiere con disarmante semplicità azioni 

di una importanza straordinaria, nel nascondimento, confidando 

esclusivamente nell’aiuto della sua gente e, soprattutto, della 

provvidenza divina. 

Di Vincenzo Romano, inoltre, rimane anche la straordinaria 

devozione dei suoi fedeli, che hanno seguito il suo percorso verso la 

santità e che è rimasta immutata nel corso dei secoli. Così, quando il 17 

novembre del 1963 ci fu a Piazza San Pietro la sua beatificazione, Torre 

del Greco si svuotò quasi del tutto, in quanto i cittadini si riversarono 

in massa per assistere alla celebrazione e all’omelia di San Paolo VI. 

Straordinario fu il loro entusiasmo quando il pontefice pronunciò le 

seguenti parole: «Venerabili fratelli, figli carissimi, salutiamo il nuovo 

beato, don Vincenzo Romano e rallegriamoci nel Signore che ci lascia 

contemplare, come cittadino del cielo, questo suo fedele ed esemplare 

seguace. Il beato Romano era napoletano, di Torre del Greco, a dire il vero». 

I cittadini rimasti a Torre, invece, “presidiarono” la parrocchia di Santa 

Croce per seguire insieme, seppur a distanza, la cerimonia di 

beatificazione.  

Tra questi ricordiamo Letizia Serpe, che, in un contributo video 

di qualche anno fa, affermava: «Quel giorno solenne la parrocchia di Santa 



51 

 

Croce era pienissima. Due delle mie figlie erano andate a Roma e io, con mia 

sorella e tre bambine venimmo in chiesa e prendemmo posto dove ora c’è la 

cappella del beato Vincenzo. Noi gustammo l’attesa, legata anche al fatto che 

i sacerdoti che erano presenti in parrocchia ci dissero che in sacrestia c’era una 

persona vicina al telefono che attendeva la telefonata da Roma, nel momento 

preciso in cui il Papa avesse scoperto la figura del beato. Quando ciò avvenne, 

a Torre del Greco suonarono contemporaneamente tutte le campane. 

L’emozione e il pianto furono una cosa troppo bella. Non si possono 

descrivere, piangerei ancora adesso»72.  

II 3 La suadente e penetrante predicazione 

Vincenzo ruteneva la predicazione propedeutica ad ogni altro 

momento dell’azione pastorale73 . 

riservava molti momenti della sua giornata alla predicazione 

della Parola di Dio; è interessante notare l’efficace narrazione che 

Panariello offre su questo particolare carisma del nostro Vincenzo, per 

il quale predicare la Parola, che egli riteneva una fontana da “tenere 

sempre aperta a beneficio delle anime”, equivaleva a spargere nei cuori 

degli uomini “quella prodigiosa semenza che produce buona vita, buona 

morte e il paradiso”74. Lo stesso Panariello utilizza l’immagine del fuoco 

per rappresentare l’ardore, la passione, il coinvolgimento emotivo con 

cui Vincenzo esercitava l’Annuncio75.  

 

72 Cf. Il Parroco Santo Don Vincenzo Romano di Torre del Greco, in 

https://www.youtube.com/watch?v=_-_tWv4Mbew&t=1132s (minuti 12:20 – 13:17) 

[ultimo accesso 25/08/2020]. 

73 Cf. L. M. PIGNATIELLO, Il beato Vincenzo Romano precursore del nostro progetto 

pastorale, Torre del Greco 1984, 57 

74 Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano – Lu prevete faticatore, 26. 

75 “La sua parola sul pulpito era di fuoco ed egli stesso, con tutto il suo corpo, ardeva 

come una fiaccola accesa e sembrava che Dio stesso gli mettesse le parole sulla 

bocca”. Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano – Lu prevete faticatore, 26. 

https://www.youtube.com/watch?v=_-_tWv4Mbew&t=1132s


52 

 

 La sua azione evangelizzatrice non si limitava al momento della 

Celebrazione Eucaristica, come, del resto testimonia, il suo costante 

ricorrere al metodo della sciabica, ma irradiava e illuminava l’intera sua 

giornata, durante la quale egli si sforzava di raggiungere tutti gli angoli 

di Torre del Greco. La divulgazione della Parola mirava, e spesso 

conduceva, alla conversione dei suoi interlocutori ai quali dimostrava, 

attraverso le sue opere e le sue attenzioni, la grandezza dell’amore e 

della misericordia di Dio. La sua azione pastorale era rivolta soprattutto 

ai più deboli e ai più svantaggiati, essendo Vincenzo ben consapevole 

del fatto che in coloro che piangono e soffrono si nascondono il volto, 

gli occhi e le lacrime di Cristo. Senza alcun dubbio, dunque, Vincenzo 

avvertiva forte il richiamo esercitato dal passo di Mt, 25, 37-40: «Allora 

i giusti gli risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti 

abbiamo dato da mangiare, o assetato e ti abbiamo dato da bere?  Quando mai 

ti abbiamo visto straniero e ti abbiamo accolto, o nudo e ti abbiamo 

vestito?  Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere e siamo venuti a 

visitarti?”.  E il re risponderà loro: “In verità io vi dico: tutto quello che avete 

fatto a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, l'avete fatto a me”». E nei 

confronti di costoro egli agì con zelo apostolico straordinario, 

rivelandosi, a sua insaputa, un vero e proprio precursore del Concilio 

Vaticano II e di una Chiesa in uscita e ospedale da campo non dissimile 

dal modello che in questi ultimi anni il Santo Padre Francesco sta 

promuovendo: una Chiesa povera per i poveri e con i poveri, che guarda 

all’essenziale. «Una Chiesa dal cuore grande, vicina ai tanti feriti e umiliati 

della storia, a servizio dei più poveri»76 .  

 

76 Cf. FRANCESCO, Discorso del Santo Padre Francesco ai “Medici con l’Africa-

Cuamm (Collegio Universitari Aspiranti e Medici Missionari) del 7 maggio 2016. Per 

la versione integrale del testo si rimanda al sito qui di seguito evidenziato: 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/may/documents/papa-

http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/may/documents/papa-francesco_20160507_medici-africa-cuamm.html


53 

 

Illuminante, per comprendere la forte tensione del Romano alla 

conversione dei cuori, è quanto egli scrisse in una lettera indirizzata ad 

un suo amico: «Dilettissimo figlio in Gesù Cristo. L’amore che ho come 

amico, e come Padre, mi obbliga a ricordarvi le finissime astuzie del demonio 

il quale cerca sempre la nostra rovina. Io ben so che avete la buona volontà di 

salvarvi; ma il nostro nemico comune astutamente vi tenta, e vi lusinga nel 

rimandare poi la salvezza […]. Quel bene che si può fare oggi, non si aspetti 

per farlo domani. Il nostro Padre Celeste ora, con eccesso di amore viene 

appresso a voi, vi chiama, vi promette perdono, vi offre la sua amicizia ed il 

paradiso […]. Io, come ministro e vicario di Gesù Cristo, da parte sua, con le 

lacrime agli occhi e con tutto il calore vi prego: presto, presto, spezzate ogni 

laccio con il nemico infernale, unitevi con Dio e mettetevi in salvo l’anima, 

perché perduta questa, è perduto tutto. Dio […] prontamente ci esaudisce, ci 

perdona, ci consola, ci salva, ne gode e invita gli angeli a rallegrarsene e farne 

festa. Fatene l’esperienza e poi vedrete quanto è soave Dio»77.  

Un ulteriore indizio del particolare carisma della predicazione 

del santo è un episodio relativo all’esordio della sua esperienza 

parrocchiale. Appena seppe di dover insediarsi nella parrocchia a lui 

destinata, aveva chiesto al Cardinale Ruffo di poter seguire degli 

esercizi spirituali per prepararsi adeguatamente a quel momento tanto 

delicato e solenne della sua vita sacerdotale. Grande dovette essere la 

sua sorpresa quando il Cardinale, per tutta risposta, lo invitò a 

prepararsi, predicando lui stesso gli esercizi spirituali alla sua comunità.  

L’aneddoto testimonia che la fama della particolarissima e 

vivissima inclinazione di Vincenzo alla predicazione aveva raggiunto 

persino gli alti ranghi della gerarchia ecclesiastica napoletana, al punto 

che il Cardinale ritenne superflua la richiesta che il neo-parroco aveva 

 

francesco_20160507_medici-africa-cuamm.html [ultimo accesso il 22/11/2020, ore 

22.40]. 

77 Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano – Lu prevete faticatore, 28. 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/may/documents/papa-francesco_20160507_medici-africa-cuamm.html


54 

 

formulato, dichiarandogli con l’esortazione ad essere lui stesso 

predicatore degli esercizi, la profonda considerazione che aveva per lui.  

 

II 4 La straordinaria intuizione della “Messa pratica”  

La predicazione di quegli esercizi spirituali fu la prima 

occasione di incontro per il nostro Vincenzo con la comunità torrese78. 

Da quel momento egli consacrò l’intera sua esistenza al servizio della 

comunità, paragonando la sua figura di sacerdote ad “una torcia che si 

deve consumare per Gesù Cristo” e ad una fontana che deve zampillare 

giorno e notte. A questa fontana, perennemente aperta, i Torresi 

poterono sempre attingere.  

Un aspetto caratterizzante di Vincenzo era la preghiera alla 

quale dedicava molti momenti della giornata, fin dal suo risveglio, alle 

prime luci dell’alba. Era, infatti, convinto che un sacerdote che “non si 

esercita nella preghiera è un fantasma di ecclesiastico, un uomo 

grossolano di vili affetti, un uomo curvo verso la terra, che non è più in 

grado di alzarsi verso il cielo e di gustare le cose di Dio”79. Questo 

atteggiamento di grande raccoglimento e di devoto abbandono a Dio lo 

caratterizzava, come si è già evidenziato80, anche nella Celebrazione 

Eucaristica, durante la quale versava spesso copiose lacrime di 

commozione e di compartecipazione per il mistero della passione, 

morte e risurrezione di Gesù, e tale stato perdurava anche dopo la 

Messa, nell’adorazione eucaristica di fronte a Gesù Sacramentato, ai 

piedi del tabernacolo. 

 

78  Cf. D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano – Lu prevete faticatore, 42. 

79 Ivi, 44-46. 

80 Sopra, 18-20. 



55 

 

Culto della Parola e Adorazione Eucaristica erano i momenti 

focali della sua vita sacerdotale, “lampada ai suoi passi e luce sul suo 

cammino”. E, in effetti, proprio queste parole del Salmo 119, 10581 

appaiono pienamente rivelatrici del primato che Parola e preghiera 

avevano assunto in tutta la sua vita, al punto che volle farne il principale 

strumento della sua quotidiana azione pastorale e missionaria.  

Per aiutare i fedeli a comprendere la Messa, che a quel tempo era 

celebrata in latino, compose un libretto il cui titolo, per esteso, è: “Modo 

pratico per ascoltare con frutto la S. Messa – che è il fonte delle grazie 

– e per recitare con profitto il S. Rosario, che è il canale delle grazie. 

Con un mezzo assai efficace per ottenere da Gesù e da Maria 

qualunque grazia, che è la divozione a S. Stanislao Kostka, Novizio 

della Compagnia di Gesù, chiamato con altro nome il Divoto di Maria. 

Affetti e preghiere compilate a vantaggio della popolazione di Torre 

del Greco dal R. Preposito Curato D. Vincenzo Romano / Napoli 

1820”82.  

Esso fu un ulteriore elemento di straordinaria capacità 

innovativa; il parroco torrese nella creazione di tale “metodo” fu mosso 

dalla necessità di aiutare il popolo della sua parrocchia a seguire la 

Messa con attenzione e coinvolgimento, per assumere maggiore 

consapevolezza della Grazia che scaturisce abbondante dall’ascolto 

della Parola e dall’Eucaristia.  

Il metodo fu doviziosamente rappresentato e descritto in un 

libretto, al cui inizio troviamo un “avvertimento al lettore”, nel quale si 

puntualizza che il metodo pratico per seguire la Messa è destinato non 

 

81  Cf. Salmi, 119, 105: «La tua parola è una lampada al mio piede e una luce sul mio 

sentiero». 

82 Il titolo ed il testo completo sono riportati in S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, 

Beato Vincenzo Romano, 185-210. 



56 

 

solamente ai sacerdoti, ma anche ai “secolari” e ai “Fratelli di 

Congregazione”83. La precisazione che apre il “metodo”, dunque, 

dichiara sin dall’inizio l’attenzione che il preposito di Torre nutriva per 

l’assemblea dei fedeli, non considerati un complemento della liturgia, 

ma parte attiva, protagonista, pienamente partecipe di essa. 

Con una lungimiranza che non finirà mai di stupire, la Messa 

pratica prevedeva che, mentre un sacerdote sull’altare maggiore 

officiava il rito eucaristico (che avveniva in lingua latina), Vincenzo dal 

pulpito spiegasse le espressioni, i gesti, e ogni passaggio della liturgia 

nella lingua che tutti potevano capire e interiorizzare.  

È evidente che la preoccupazione del Romano fosse centrata 

sulla necessità che i partecipanti alla Messa non solo fossero 

consapevoli della sacralità di ogni singolo atto, ma ne sapessero 

riconoscere i benefici inestimabili per la loro vita, per la loro anima, per 

la loro salvezza, e li vivessero in una condizione di completa comunione 

con il sacerdote celebrante. A testimonianza della grande devozione per 

la Madonna, egli aggiunse delle sue profondissime meditazioni sul 

santissimo Rosario di Maria Vergine, canale di grazie. 

Era già chiaro a Vincenzo che le azioni liturgiche non sono 

azioni private, ma celebrazioni della Chiesa popolo santo radunato e 

ordinato sotto la guida dei vescovi. I singoli fedeli vi sono tutti 

interessati, a diverso titolo e secondo gli stati, i ministeri, i compiti. 

Vincenzo aveva compreso, con mirabile capacità, che tutto il popolo 

cristiano è insignito di una vera dignità sacerdotale, in quanto 

incorporato a Cristo col Battesimo, anticipando quanto leggiamo nella 

Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, 10: «Il sacerdozio 

comune dei fedeli e il sacerdozio ministeriale o gerarchico, quantunque 

differiscano di essenza e non soltanto di grado, sono tuttavia ordinati l’uno 

 

83 Ivi, 80. 



57 

 

all’altro; ambedue infatti, ognuno nel suo modo proprio, partecipano 

dell’unico sacerdozio di Cristo.  

Il sacerdote ministeriale, con la potestà sacra di cui è investito, forma 

e regge il popolo sacerdotale, compie il sacrificio eucaristico nel ruolo di 

Cristo e lo offre a Dio a nome di tutto il popolo; i fedeli, in virtù del loro regale 

sacerdozio, concorrono all'offerta dell'Eucaristia [17], ed esercitano il loro 

sacerdozio col ricevere i sacramenti, con la preghiera e il ringraziamento, con 

la testimonianza di una vita santa, con l'abnegazione e la carità operosa»84.  

II 5 Una Chiesa per il popolo di Dio 

Con una intuizione che anticipava i tempi, don Vincenzo fu, 

come si è visto, un assertore ante litteram del principio fondamentale 

secondo cui, ferma restando la centralità del ruolo del sacerdote 

celebrante, anche l’assemblea dei fedeli che insieme a lui rivive e 

attualizza il memoriale della passione, morte e risurrezione di Cristo, 

assume dignità e valore essenziali al senso della liturgia, e diventa in 

qualche modo “concelebrante” dell’azione sacra.  

Siamo di fronte, dunque, ad una illuminata anticipazione di 

quanto asserito nel Concilio Vaticano II e, in particolare nella 

Costituzione liturgica Sacrosantum Concilium, n.  48. Qui infatti 

leggiamo a chiare lettere che “la Chiesa si preoccupa vivamente che i fedeli 

non assistano come estranei o muti spettatori a questo mistero di fede, ma che, 

comprendendolo bene nei suoi riti e nelle sue preghiere, partecipino all'azione 

sacra consapevolmente, piamente e attivamente; siano formati dalla parola di 

Dio; si nutrano alla mensa del corpo del Signore; rendano grazie a Dio; 

offrendo la vittima senza macchia, non soltanto per le mani del sacerdote, ma 

insieme con lui, imparino ad offrire se stessi, e di giorno in giorno, per la 

 

84 CONCILIO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia Sacrosanctum concilium 

(4 dicembre 1963), in Enchiridion Vaticanum I, Bologna 1997, 489-490. 



58 

 

mediazione di Cristo, siano perfezionati nell'unità con Dio e tra di loro, di 

modo che Dio sia finalmente tutto in tutti”85. 

Affinché potesse conseguire in modo sempre più efficace 

l’obiettivo di raggiungere quante più anime possibile ed essere per loro 

strumento salvifico, il suo studio della Sacra Scrittura era quotidiano, 

continuo, incessante; infatti, era solito affermare che non può 

considerarsi prete, né vero sacerdote colui «che non si dà allo studio 

della Sacra Scrittura». Elemento particolarmente prezioso e 

significativo fu proprio questo amore del santo per la Sacra Scrittura, 

come emerge da una testimonianza: “A tutti ne spiegava i diversi sensi 

ed ai capaci ne inculcava la lettura”. In altre parole, Vincenzo Romano 

avviò una sorta di apostolato biblico nel popolo cristiano. 

Del resto, tale capacità di immaginare nuovi scenari nella 

maniera di evangelizzare era già emersa attraverso la scelta strategica 

della ‘sciabica’. Questo metodo sottolineava l’esigenza di 

un’inversione di tendenza che consentisse di passare da una pastorale 

chiusa all’interno delle comunità ecclesiali ad una pastorale che potesse 

raggiungere anche, e soprattutto, i “lontani”. Anche qui Vincenzo si 

mostra precursore di un contenuto tanto caro a Papa Francesco, che a 

più riprese ha esortato il clero e tutti gli operatori della pastorale a 

diventare una Chiesa, che non si accontenti delle novantanove pecore 

del suo ovile, ma sia sempre pronta a recuperare anche la centesima che 

si è smarrita.  

In definitiva, tutta l’attività di evangelizzazione condotta da 

Vincenzo Romano testimonia il suo sforzo di mettere in atto strategie, 

approcci, presenza di un pastore che agisce sul modello evangelico 

caldeggiato dalle accorate e rivoluzionarie parole con cui Gesù risponde 

 

85 Cf, CONCILIO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia Sacrosanctum 

concilium, in Enchiridion Vaticanum 1, 386-387. 



59 

 

agli scribi e ai farisei: «Chi di voi, se ha cento pecore e ne perde una, non 

lascia le novantanove nel deserto e va in cerca di quella perduta, finché non la 

trova?  Quando l'ha trovata, pieno di gioia se la carica sulle spalle, va a casa, 

chiama gli amici e i vicini, e dice loro: “Rallegratevi con me, perché ho trovato 

la mia pecora, quella che si era perduta». Io vi dico: così vi sarà gioia nel cielo 

per un solo peccatore che si converte, più che per novantanove giusti i quali 

non hanno bisogno di conversione”» (Lc, 15, 4-7).  

La sciabica non era, dunque, per Vincenzo, un diversivo 

occasionale, ma uno dei punti fermi sui quali fondare l’intero suo 

progetto pastorale, non diversamente dagli altri tratti innovativi che, 

come abbiamo appena visto, caratterizzarono il complesso della sua 

azione liturgica. D’altronde, san Vincenzo, attraverso la sciabica e la 

predicazione agli incroci delle strade aveva, per così dire, anche 

anticipato la creazione di quelli che oggi chiameremmo “sportelli di 

ascolto” e che vengono impiegati per portare conforto e sollievo alle 

“pecore smarrite”. 

Non è un caso, inoltre, che Vincenzo Romano, considerato come 

un punto di riferimento per il clero diocesano e non solo, sia stato 

santificato proprio durante il pontificato di Bergoglio, se nella filigrana 

dell’azione di Vincenzo riusciamo a scorgere diversi elementi 

anticipatori di fondamentali contenuti della Evangelii gaudium, dove, 

ad esempio, al n.35, leggiamo che «una pastorale in chiave missionaria non 

è ossessionata dalla trasmissione disarticolata di una moltitudine di dottrine 

che si tenta di imporre a forza di insistere. Quando si assume un obiettivo 

pastorale e uno stile missionario, che realmente arrivi a tutti senza eccezioni 

né esclusioni, l’annuncio si concentra sull’essenziale, su ciò che è più bello, 

più grande, più attraente e allo stesso tempo più necessario. La proposta si 



60 

 

semplifica, senza perdere per questo profondità e verità, e così diventa più 

convincente e radiosa»86. 

Innovatore, pur nel rispetto della tradizione del Magistero della 

Chiesa, Vincenzo lo fu proprio nel porsi di fronte al suo popolo come 

un evangelizzatore nel senso più moderno del termine. Spesso, infatti, 

egli ribadiva che non servisse imparare le formule della dottrina e 

ripeterle mnemonicamente, quanto, piuttosto, comprenderle nella loro 

sostanza, per poter entrare e rimanere nel cuore di Cristo, osservando i 

comandamenti e la legge di Dio.  

Sotto questo aspetto, uno dei meriti fondamentali del Romano è 

stato quello di aver compreso che la «catechesi è vera base della vita 

religiosa87» e, mosso da tale convinzione, egli volle offrire a tutti i suoi 

fedeli un’educazione catechistica differenziata per fasce di età e per 

gradi di difficoltà. Anche in questo caso, Vincenzo si fece precursore, 

con largo anticipo, dello spirito del Concilio Vaticano II che, appunto, 

nel Decreto Christus Dominus, sull’ufficio pastorale dei Vescovi, 

affermava: «i principali collaboratori del vescovo sono i parroci: ad essi, 

come a pastori propri, è affidata la cura delle anime in una determinata parte 

della diocesi, sotto l'autorità dello stesso vescovo. […]. Per quanto riguarda il 

ministero di insegnare, i parroci devono predicare la parola di Dio a tutti i 

fedeli, perché essi, radicati nella fede, nella speranza e nella carità, crescano 

in Cristo, e la comunità cristiana renda quella testimonianza di carità che il 

Signore ha raccomandato inoltre, con un'istruzione catechistica appropriata 

all'età di ciascuno, devono condurre i fedeli alla piena conoscenza del mistero 

della salvezza»88. 

 

86 Cf. FRANCESCO, Evangelii gaudium, Cinisello Balsamo 2013, 63-64. 

87 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano il Vangelo della carità, 134. 

88 Cf. CONCILIO VATICANO II, Decreto sull’ufficio pastorale dei vescovi nella Chiesa 

Christus Dominus (28 ottobre 1965), 30-30, 2, in Enchiridion Vaticanum 1, 755-757. 



61 

 

Quello di Vincenzo fu un ministero della Parola incentrato su tre 

fasi, come qui di seguito riportato: 

1. Pre-evangelizzazione ed evangelizzazione 

2. Catechesi 

3. Esercizi spirituali e sacre missioni 

Vincenzo aveva compreso bene che, se è fondamentale 

l’evangelizzazione, come primo annuncio della salvezza per chi ancora 

non conosce o non crede, è, parimenti, indispensabile che tale azione di 

evangelizzazione sia preceduta e accompagnata da una pre-

evangelizzazione, intesa come attività volta a creare nei “lontani” quelle 

aspettative, quell’attesa e quel desiderio che possano poi aprire loro il 

cuore e renderli disponibili ad ascoltare e a recepire interiormente il 

primo annuncio della salvezza. È, dunque, un’azione preliminare che 

anche ai presbiteri di oggi viene fortemente ed esplicitamente chiesto di 

realizzare. Difatti, nel Decreto Ad gentes, al n. 10, leggiamo che la 

Chiesa «che da Cristo è stata inviata a rivelare e a comunicare la carità di Dio 

a tutti gli uomini e a tutti i popoli, comprende che le resta ancora da svolgere 

un'opera missionaria ingente. Ben due miliardi di uomini infatti - ed il loro 

numero cresce di giorno in giorno - uniti in grandi raggruppamenti e 

determinati da vincoli culturali stabili, da tradizioni religiose antiche o da 

salde relazioni sociali, o non hanno ancora o hanno appena ascoltato il 

messaggio evangelico. Di essi alcuni seguono una delle grandi religioni, altri 

restano ancora estranei all'idea stessa di Dio, altri ne negano dichiaratamente 

l'esistenza, anzi talvolta l'avversano. La Chiesa quindi, per essere in grado di 

offrire a tutti il mistero della salvezza e la vita che Dio ha portato all'uomo, 

deve cercare di inserirsi in tutti questi raggruppamenti con lo stesso 

movimento con cui Cristo stesso, attraverso la sua incarnazione, si legò a quel 

certo ambiente socio-culturale degli uomini in mezzo ai quali visse»89. 

 

89 Cf. CONCILIO VATICANO II, Decreto sull’attività missionaria della Chiesa Ad 

gentes, 11, in Enchiridion Vaticanum 1, 1083. 



62 

 

È su questi suoi figli e ministri che la Chiesa può fare 

affidamento per offrire una valida ed efficace testimonianza della novità 

portata dallo Spirito Santo attraverso i sacramenti: il popolo di Dio, 

osservando il santo operato dei sacerdoti assimilerà in modo diretto e 

autentico «il significato genuino della vita umana e l'universale legame di 

solidarietà degli uomini tra loro. Ma perché essi possano dare utilmente questa 

testimonianza, debbono stringere rapporti di stima e di amore con questi 

uomini, riconoscersi come membra di quel gruppo umano in mezzo a cui 

vivono, e prender parte, attraverso il complesso delle relazioni e degli affari 

dell'umana esistenza, alla vita culturale e sociale […]. Come Cristo stesso 

penetrò nel cuore degli uomini per portarli attraverso un contatto veramente 

umano alla luce divina, così i suoi discepoli, animati intimamente dallo Spirito 

di Cristo, debbono conoscere gli uomini in mezzo ai quali vivono ed 

improntare le relazioni con essi ad un dialogo sincero e comprensivo, affinché 

questi apprendano quali ricchezze Dio nella sua munificenza ha dato ai popoli; 

ed insieme devono tentare di illuminare queste ricchezze alla luce del 

Vangelo, di liberarle e di ricondurle sotto l'autorità di Dio salvatore»90. 

San Vincenzo Romano, dunque, può essere a buon diritto 

annoverato tra questi figli e ministri della Chiesa che hanno saputo dare 

testimonianza lieta e sempre animata da quell’ardore, quella fede, 

quella speranza e quella carità con cui Dio ci ha amati e sempre ci 

amerà. Vincenzo ha saputo guardare a tutti, senza distinzione alcuna, 

ma in particolare ai più bisognosi e ai sofferenti. Ha confortato i suoi 

fedeli con quella presenza caritatevole che «si estende a tutti, senza 

discriminazioni razziali, sociali o religiose, senza prospettive di guadagno o 

di gratitudine […], amando con lo stesso moto con cui Dio ha cercato l'uomo, 

sanando ogni malattia ed infermità come segno dell'avvento del regno di 

 

90 Cf. CONCILIO VATICANO II, Decreto sull’attività missionaria della Chiesa Ad 

gentes (7 dicembre 1965), 11, in Enchiridion Vaticanum, 1, 1083-1085. 



63 

 

Dio»91, prodigandosi volentieri con tutti e. portando la pace interiore 

dell’anima e la luce del Vangelo.  

Per tutto questo egli meritò di essere definito “fervido 

evangelizzatore”, “cavallo sfrenato”, “operaio zelantissimo”, e “angelo 

della pace”92. Vincenzo ha vissuto in mezzo alla sua gente per cui ha 

sempre saputo ‘preparare le vie del Signore e raddrizzare i suoi sentieri’ 

(Mt 3,3 e Lc 3,4), per indicare a tutti la salvezza di Dio. Egli riuscì a 

raggiungere i cuori degli uomini, mostrandosi come un «pastore 

veramente secondo il cuore di Dio, mandato a bella posta dal Cielo per svellere 

il vizio e piantare la virtù in mezzo al suo gregge. Si fece tutto a tutti per 

guadagnare tutto a Gesù Cristo. Si rese la vigile sentinella sulla casa del 

Signore. Fu disinteressatissimo: visse e morì povero per essersi reso l’occhio 

al cieco, il piede allo zoppo, il sollievo della vedova e del pupillo»93. 

II 6 L’incalzante attività catechistica  

Vincenzo fu zelante e attivo anche nell’insegnamento 

catechistico e nella meditazione sulle verità teologiche, con risultati 

sempre straordinariamente fecondi94. 

Strettamente collegata alla predicazione fu l’attività catechistica, che il 

parroco di Torre del Greco promosse, caldeggiò, e mise in atto sin dagli 

esordi della sua vita sacerdotale. Convinto assertore della catechesi 

come strumento privilegiato e centrale di una capillare educazione 

cristiana, intuì la necessità di diversificare gli “interventi formativi” in 

base all’età, al grado di istruzione, al contesto socioculturale di 

appartenenza. 

 

91 Ivi, 12. 

92 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano Il Vangelo della carità, 121. 

93 Ivi. 

94 Processi Apostolici, Somm. VIII, 9-10, 212. 



64 

 

Scrive, a tal proposito, don Michele Sasso che il Romano 

comprese ed insegnò che la dottrina cristiana era necessaria a tutti, 

secondo l’età, il grado di istruzione e la condizione di vita95. 

Testimonianza concreta dell’impegno che il parroco di Torre del Greco 

profuse in tale attività sono le numerose istruzioni catechistiche tenute 

nella parrocchia di Santa Croce e nella chiesa dell’Assunta96. 

Degno di menzione fu anche lo zelo che Vincenzo dimostrò 

nella ricerca di collaboratori che potessero coadiuvarlo nel portare 

l’attività catechistica anche fuori dal centro abitato, nelle cappelle 

rurali, normalmente ai margini di tutta l’azione pastorale. Per questo 

sceglieva con attenzione sacerdoti santi e colti ai quali affidare la cura 

di quella parte della popolazione che viveva una dimensione marginale 

rispetto alla vita della parrocchia.  

Abbiamo testimonianza del fatto che egli cercò di motivare 

anzitutto i genitori, perché essi fossero zelanti nel «mandare i figli e le 

figlie alla chiesa per l’istruzione della dottrina cristiana»97. Ma, non pago di 

tali sollecitazioni, seguendo lo stile di Sant’Alfonso Maria de’ Liguori, 

richiamava i ragazzi al catechismo per le strade, invitandoli 

gioiosamente, e incentivando la loro partecipazione con “premi” 

semplici, che potevano consistere in una immaginetta sacra, una 

monetina, o qualsiasi altro oggetto potesse servire ad attrarli. Si 

preoccupava, inoltre, delle modalità di apprendimento che i fanciulli 

seguivano: gli stava a cuore che essi imparassero non semplici formule 

di cui non comprendevano il significato, ma l’essenza delle verità della 

fede cristiana, perché aveva davanti a sé l’obiettivo della salvezza per 

 

95 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano il Vangelo della carità, 134-135.  

96 Ivi, 135. 

97 Neapolitana beatificationis et canonizationis Ven. Servi Dei Vincentii Romano, 263 

§230. 



65 

 

ciascuna delle anime che incrociava. Considerava, dunque, la 

formazione catechistica come il passaggio fondamentale per conoscere 

Cristo, innamorarsene, e aderire al suo progetto salvifico. 

Concludendo il discorso sull’importanza dell’evangelizzazione, 

possiamo affermare che don Vincenzo Romano esercitò con una 

devozione e un carisma straordinari non solo il munus sanctificandi, ma 

anche, e in misura non inferiore, il munus docendi, riuscendo nel suo 

tentativo di rendere sempre presente e viva la luce della Parola di Dio, 

mostrando nei confronti delle sue ‘pecore’ quella stessa compassione 

che ebbe Gesù nei confronti delle folle senza guida e senza pastore, 

quando si mise a insegnare loro e a sfamarli98.  

Come Gesù, anche Vincenzo Romano si propose senza alcuna 

esitazione come guida per le tante pecore senza pastore, conducendole 

fuori dall’arido deserto spirituale della loro vita e facendo sì che anche 

costoro potessero cantare con gioia quanto affermato nel Salmo 23,1: 

“Il Signore è mio pastore! Non manco di nulla”. 

E, proprio come Gesù, Vincenzo, in persona Christi, insegnava 

alle folle, soprattutto a quelle a cui la vita aveva riservato solo miserie 

e dolori e che guardavano a lui con occhi di rassegnazione mista a 

 

98 Come riferisce Mc 6, 34-44, Gesù «vide una grande folla, ebbe compassione di loro, 

perché erano come pecore che non hanno pastore, e si mise a insegnare loro molte cose. 

Essendosi ormai fatto tardi, gli si avvicinarono i suoi discepoli dicendo: «Il luogo è deserto ed 

è ormai tardi; congedali, in modo che, andando per le campagne e i villaggi dei dintorni, possano 

comprarsi da mangiare». Ma egli rispose loro: «Voi stessi date loro da mangiare». Gli dissero: 

«Dobbiamo andare a comprare duecento denari di pane e dare loro da mangiare?». Ma egli 

disse loro: «Quanti pani avete? Andate a vedere». Si informarono e dissero: «Cinque, e due 

pesci». E ordinò loro di farli sedere tutti, a gruppi, sull'erba verde. E sedettero, a gruppi di cento 

e di cinquanta. Prese i cinque pani e i due pesci, alzò gli occhi al cielo, recitò la benedizione, 

spezzò i pani e li dava ai suoi discepoli perché li distribuissero a loro; e divise i due pesci fra 

tutti. Tutti mangiarono a sazietà, e dei pezzi di pane portarono via dodici ceste piene e quanto 

restava dei pesci. Quelli che avevano mangiato i pani erano cinquemila uomini». 



66 

 

speranza: insegnava loro per poi “sfamarle” anche con l’Eucaristia, 

facendosi egli stesso “pane spezzato” per infondere sempre di più quel 

coraggio e quell’ottimismo di cui esse avevano bisogno.  

E fu tanto più credibile e, dunque, tanto più seguito, apprezzato 

e amato dall’intera sua comunità, in quanto egli personalmente credeva, 

accoglieva in se stesso e testimoniava con il suo fulgido esempio la 

Parola, di cui, fin dal principio del suo ministero sacerdotale, si era fatto 

zelante custode e servitore. Dovette, infatti, risuonare forte in lui il 

monito lanciato da Cristo ai suoi discepoli e, in particolare a Giacomo 

e a Giovanni che gli avevano chiesto di poter sedere uno alla sua destra 

e uno alla sua sinistra. A costoro Gesù rispose invitandoli a farsi schiavi 

e servitori di tutti per imitare il “Figlio dell’uomo” che “non è venuto 

per farsi servire, ma per servire e dare la propria vita in riscatto per 

molti” (Mc 10, 35.45) Questo straordinario spirito di immedesimazione 

e di interiorizzazione ha fatto sempre in modo che il Romano e la sua 

gente fossero uniti nella fede, nella speranza e, soprattutto, nella carità, 

la più splendida delle tre virtù teologali, quella che non morirà mai e 

che sempre “coprirà una moltitudine di peccati”. 

Possiamo immaginare, sotto questo aspetto, che Vincenzo 

Romano, da fine conoscitore del latino quale egli era sempre stato. fin 

dagli anni dei suoi studi giovanili, apprezzasse e condividesse molto S. 

Agostino, quando affermava che «frigus caritatis, silentium cordis est: 

flagrantia caritatis, clamor cordis est. Si sempre manet caritas, semper 

clamas; si semper clamas, semper desideras; si semper desideras, requiem 

recordaris»99 «il raffreddamento della carità è il silenzio del cuore, l’ardore 

della carità è il grido (di gioia) del cuore. Se permane sempre la carità, sempre 

gridi di gioia; se sempre gridi di gioia, sempre desideri; se sempre desideri, ti 

ricordi della pace» e questa pace per il Romano era il possesso beato ed 

 

99 Cf. AUGUSTINUS, Enarrationes in Psalmos 37, 14. 



67 

 

eterno di Dio che egli vedeva negli occhi e nei volti dei tanti figli che si 

rivolgevano a lui. La visione beatifica di Dio è del resto strettamente 

congiunta alla carità, che è compiuta e perfetta solo se viene esercitata 

nel duplice segno dell’amore di Dio e del prossimo, nel rispetto del 

“comandamento nuovo” che Gesù ha dato a ciascuno di noi: «vi do un 

comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri. Come io ho amato voi, 

così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei 

discepoli: se avete amore gli uni per gli altri» (Gv 13, 31-33a. 34-35). 

II 7 L’ardente carità anima del suo apostolato 

Il ministero pastorale di Vincenzo fu sempre ispirato da una 

forte tensione ad “esprimere la carità con cui Dio ama”100; per questo il 

Romano si adoperò, attraverso azioni concrete, per avvicinare sempre 

di più a Cristo e ai suoi insegnamenti le anime smarrite della sua 

comunità, per guidarle e coinvolgerle nel servizio da offrire alla 

comunità, in uno spirito evangelico di piena donazione di sé, secondo i 

doni e i talenti ricevuti da Dio. 

Adottando uno stile comune a tanti santi vissuti anche dopo di 

lui, come ad esempio S, Giovanni Maria Vianney, don Luigi Sturzo, 

San Giuseppe Moscati, San Pio da Pietrelcina, Santa Teresa di Calcutta, 

la piccola grande “matita di Dio”, sia pur mutatis mutandis, Vincenzo 

Romano mostrò sempre la retta via della salvezza anche attraverso 

l’esercizio della carità. Su tale fondamentale aspetto impostò, in larga 

misura, quella missione di governare, di guidare, con l'autorità di Cristo 

e non con la propria, la porzione di Popolo che Dio gli aveva affidato 

(munus regendi)101.  

 

100 Cf. M. SASSO, Vincenzo Romano – il Vangelo della carità, 193. 

101 Cf. BENEDETTO XVI, Discorso tenuto nell’ Udienza generale del mercoledì 26 

maggio 2010, in http://www.vatican.va/content/benedict- xvi/it/audiences 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html


68 

 

Tutti, e soprattutto i più poveri e bisognosi, gli ammalati, i 

lavoratori – spesso sfruttati e malpagati – riconoscevano nel Preposito 

Curato di Torre del Greco il padre, il grande benefattore, lo 

straordinario protettore dal quale erano sempre accolti come la parte più 

amata e privilegiata del gregge102. Un testimone intervenuto nel 

Processo di beatificazione del nostro Vincenzo affermò che «il 

Venerabile fu elemosiniero senza pari. Fu la sua particolare caratteristica 

largheggiare con i poveri. Ogni domenica immancabilmente dopo di aver fatto 

l’istruzione a’ poverelli dava loro l’elemosina che soleva ammontare a 

venticinque, trenta, quaranta carlini, perché non rifiutava alcun povero […]. 

La sua casa era l’asilo, se non di ricetto, ma di provvidenza per ogni genere di 

povertà. Sino a notte traevano in sua casa i poveri cenciosi vergognosi per 

essere coverti dalla carità del proprio pastore. Correva voce che il Venerabile 

si levava i calzoni e le camicie per vestire gli ignudi. La famiglia mal soffriva 

che aprendo i suoi tiraturi ove si conservavano le sue biancherie nulla 

trovava»103.  

Egli amò i poveri e si spese davvero molto per loro, senza 

provare alcun fastidio quando veniva ‘importunato’ in tutte le ore della 

giornata, anche se si trovava a pranzo con la sua famiglia, e sempre si 

dimostrò caritatevole e generoso con loro104, considerandoli a tutti gli 

 

/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html [ultimo accesso il 27 ottobre 2020, 

ore 16.30]. 

102 Ciò è confermato da quanto possiamo leggere in Neapolitana beatificationis et 

canonizationis Ven. Servi Dei Vincentii Romano, 380 § 47-48: «i filiani trovavano nel 

loro Venerabile Preposito il loro Padre, il loro Benefattore, il loro tutto, perché il Venerabile si 

rendeva per la sua carità l’occhio al cieco, l’udito al sordo, il piede allo zoppo, e mercé il suo 

esempio i figliani venivano invogliati a fare l’istesso verso il loro prossimo. Per dire tutto in 

breve la carità verso il prossimo del Venerabile Preposito fu carità non qualunque, ma carità di 

Pastore che serviva ancora a modello per gli altri».  

103 Cf. Processi Apostolici, 399-400 §§ 199-201.  

104 Ivi, 414 § 314. 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html


69 

 

effetti membri del corpo mistico di Cristo, amati e protetti dal Signore 

che glieli aveva affidati affinché li conducesse alla salvezza. Era dalla 

loro parte anche, e soprattutto, quando capiva che proprio dalla 

condizione di povertà e di miseria in cui versavano potevano scaturire 

atti e comportamenti non leciti e non moralmente accettabili, anche se 

dettati dalla necessità e dal bisogno. Tutti si lasciavano plasmare dai 

suoi inviti alla conversione e, tra questi, non mancò il caso di una 

prostituta che Vincenzo riuscì a ricondurre sulla retta via.  

Non di rado, affinché i suoi atti di carità rimanessero segreti 

ricorreva, «a stratagemmi per evitare che i familiari si accorgessero della sua 

carità»105. Negli atti del processo di beatificazione leggiamo la seguente 

testimonianza del fratello Giuseppe: «è soverchio quanto mi ha fatto di 

danno per far limosina. Esso non mai mi ha dato cosa alcuna o danaro, anzi 

una volta un suo divoto penitente mi disse che Egli, il Servo di Dio, gli aveva 

detto: “de’ comodi di casa che ho da fare? A me basta Gesù Cristo, la Madonna 

ed un saccone, e se stesse a me, mi venderei anche i commodi e le cose 

ancora”»106. 

Per il profondo ardore di carità, che sempre lo animava e che sempre 

lo spingeva ad ‘essere tutto in tutti’, non esitava mai a visitare anche le 

famiglie più lontane dalla sua parrocchia ed era capace di percorrere 

anche quattro miglia, cioè circa sei chilometri, per portare sollievo alle 

persone più disagiate107. Fu sempre spinto dal bisogno di ‘circondare di 

una carità paterna i poveri e gli ammalati’, precorrendo, anche in 

questo, i tempi e le esortazioni del Concilio Vaticano II 108 ed 

 

105 Ivi, 390 § 111. 

106 Ivi, 412 § 302-303. 

107 Ivi, 396 §163: «Il Venerabile si portava a visitare l’abitazioni più dissite della Parrocchia 

e camminava sino a quattro miglia per andare a sollevare povere famigliuole ne’ loro tugurii». 

108 Cf. CONCILIO VATICANO II. Decreto conciliare sull’ufficio pastorale dei vescovi 

nella Chiesa Christus Dominus, 30,2. in Enchiridion Vaticanum 1, 757. 



70 

 

evidenziando, ancora una volta, quella grande sensibilità e quel 

profondo spirito di compassione e di misericordia che aveva indotto, in 

alcune splendide pagine del Vangelo, anche Gesù a piangere. Non 

possiamo non ricordare che nella Bibbia Gesù piange tre volte: 

1. quando Lazzaro muore (Gv, 11, 32-36); 

2. quando, avvicinandosi verso Gerusalemme, soffre per i peccati 

passati e futuri degli uomini (Lc, 19, 41-42); 

3. nel momento dell’approssimarsi della sua crocifissione, quando 

con il suo sacrificio prese su di sé tutti i peccati degli uomini. In 

quei giorni della sua vita terrena Gesù, infatti, «offrì preghiere e 

suppliche, con forti grida e lacrime, a Dio che poteva salvarlo da 

morte e, per il suo pieno abbandono a lui, venne esaudito. 8Pur 

essendo Figlio, imparò l'obbedienza da ciò che patì 9e, reso perfetto, 

divenne causa di salvezza eterna per tutti coloro che gli obbediscono» 

(Lc, 19, 41-42). 

 

Particolarmente significativo per il nostro discorso appare il primo 

dei tre riferimenti sopra menzionati. Piangendo, infatti, per la morte 

dell’amico Lazzaro, Gesù mostra a tutti noi la misericordia e la 

commozione nel vedere l’angoscia e la sofferenza delle persone da lui 

amate. Le sue lacrime per Lazzaro sono le lacrime che Dio ha per tutti 

noi, da lui prediletti e custoditi in ogni tempo; sono lacrime di tristezza 

e di dolore che però Gesù trasforma in lacrime di conforto e di gioia, 

nel momento in cui opera la risurrezione di Lazzaro.  

Questo conforto e questa gioia Vincenzo si sforzava di portare agli 

ammalati, anche a quelli più contagiosi, a cui faceva visita. In Vincenzo, 

dunque, fortissima era l’attenzione per i malati, ancora più, se possibile, 

che per i poveri. Anche in questo possiamo scorgere in lui 

quell’impronta cristologica che lo aveva sempre animato. Gesù fu 

sensibile verso i poveri, ma lo fu ancora di più verso gli ammalati, ai 



71 

 

quali aveva spesso ridonato la salute, o la vista o l’udito. Non è un caso, 

dunque, che proprio gli infermi e i sofferenti richiamarono in forma 

dirompente alla coscienza di Vincenzo la figura di Cristo che, oltre ad 

essere stato povero, andò anche incontro alle sofferenze della passione 

e della crocifissione.  

  

  



72 

 

CAPITOLO III 

 

Un fulgido esempio di santità 

 

III 1 I miracoli che lo portarono all’onore degli altari  

 Il cammino che portò Vincenzo agli onori degli altari fu a lungo 

percorso da una moltitudine di fedeli che, nei decenni, si tramandarono 

le opere caritatevoli e misericordiose del parroco torrese. È verosimile 

che in molte famiglie il nome del Romano fosse continuamente 

invocato nei momenti di difficoltà, ma fu solo nel 1891 che si ebbe una 

prima e inoppugnabile testimonianza dell’intervento prodigioso di 

Vincenzo. Maria Carmela Restucci, una sessantenne di Torre del Greco, 

nel dicembre di quell’anno si accorse di una vistosa tumefazione al seno 

sinistro; la diagnosi fu chiara e feroce: si trattava di un aggressivo 

tumore alla mammella sinistra.  

Nel giro di un breve arco temporale il male si estese fin sotto 

l’ascella, dove comparvero delle tumefazioni e due lesioni ulcerose. Per 

i medici non vi era altra strada se non quella di ricorrere all’intervento 

chirurgico, ma l’operazione non si poté mai svolgere, in quanto non si 

riuscì a reperire un posto per quella donna malata. Nei giorni seguenti 

la signora pregò il Venerabile Servo di Dio Vincenzo Romano e, così, 

una notte, risvegliatasi dopo un breve sonno, comprese che era guarita 

del tutto. Il suo medico curante, dottor Giuseppe Dolce, confermò che 

la donna si era perfettamente rimessa. 

L’altro intervento miracoloso ebbe come protagonista Suor 

Maria Carmela Cozzolino, anche lei di Torre del Greco, religiosa 

dell’Istituto delle Suore Serve di Maria Santissima Addolorata. Il 10 

luglio 1940 si accorse di avere forti dolori alla gola che, nel volgere di 



73 

 

pochi giorni, le rendevano faticosi e quasi impossibili la deglutizione 

ed il respiro. Il medico della comunità, Francesco Brancaccio, 

diagnosticò un carcinoma e dichiarò che qualsiasi cura sarebbe stata 

inutile. Anche il medico specialista Menniti, interpellato per un 

consulto, confermò pienamente la diagnosi e l’impossibilità di cure. 

Furono, dunque, rivolte preghiere all’allora Venerabile Servo di Dio 

Vincenzo Romano per diversi giorni.  

Il 26 ottobre di quello stesso anno, il dottor Giovanni Spinetti, 

medico specialista del Complesso di Gesù e Maria affermò che la suora 

era ormai entrata ormai nella fase dell’agonia finale e che sarebbe 

deceduta di lì a poco per l’inarrestabile aggravarsi della malattia. Nei 

due giorni successivi versò in condizioni disperate. Sembrava che la 

morte l’avrebbe raggiunta nel giro di pochissime ore. Tuttavia, il 29 

ottobre, contro ogni aspettativa umana e scientifica, la suora, come poi 

confermarono i medici che la visitarono, guarì completamente. 

Il miracolo decisivo che ha portato alla canonizzazione del 

parroco di Torre del Greco si ricollega alla vicenda del torrese 

Raimondo Formisano, guarito anch’egli da un carcinoma incurabile, 

per il quale i medici si erano limitati a indicare le cure palliative che, in 

genere, si somministrano ai malati terminali. Nel febbraio del 1989, 

Raimondo Formisano, mentre si dedicava, come di consueto, alla sua 

attività di venditore di mitili, all’improvviso accusò malori e dolori 

continui e, in seguito agli accertamenti effettuati, scoprì di soffrire di 

un terribile tumore all’addome. Inutili si rivelarono i tentativi messi in 

atto per curarlo e, in particolare, il ciclo di chemioterapia che finì con il 

debilitarlo ancora di più.  

Nel volgere di pochi mesi di quello stesso anno, la situazione 

sembrò precipitare senza lasciare alcuna speranza di guarigione. I 

familiari, ormai ‘rassegnati’ all’imminente scomparsa di Raimondo, 

chiamarono il parroco di allora, don Onofrio Langella per l’estrema 



74 

 

unzione. A lui e a un giovane sacerdote che lo accompagnava, la 

situazione apparve disperata. Ma fu proprio in quella circostanza che la 

fede dei congiunti di Raimondo e le incessanti preghiere che essi 

rivolsero al beato Vincenzo Romano riuscirono a “smuovere le 

montagne” della malattia e delle sofferenze. Il giorno dopo 

l’imposizione dell’estrema unzione, infatti, il Formisano, tra lo stupore 

di tutti si presentò a Santa Croce per partecipare alla Celebrazione 

Eucaristica, mostrando un completo ed inspiegabile recupero delle sue 

condizioni di salute.  

I successivi accertamenti medici evidenziarono l’improvvisa 

scomparsa della massa tumorale di quattro chili e mezzo che, senza il 

miracolo compiuto dal nostro Vincenzo, avrebbe inesorabilmente 

condotto alla morte il Formisano. 

Nel volgere di alcune settimane, ulteriori accertamenti 

consentirono ai medici di affermare che Raimondo era stato miracolato, 

era diventato una persona nuova ed era scomparsa in lui ogni traccia di 

quel tumore maligno per il quale era stato diagnosticato che non vi fosse 

più nulla da fare. Raimondo morì tredici anni dopo, non di tumore, bensì 

di infarto. Questo è stato il terzo miracolo compiuto dal Signore per 

intercessione del beato Vincenzo Romano, quello decisivo che ha 

spinto, nell’ottobre del 2017, la Congregazione delle Cause dei Santi ad 

esprimersi favorevolmente per la canonizzazione del parroco di Torre 

del Greco.   

 

III.2 Ancora segni di santità 

I processi apostolici testimoniano numerosi altri miracoli che 

don Vincenzo compì mentre era ancora in vita: il sollievo 

inaspettatamente arrecato a due condannati a morte, varie guarigioni, 

scientificamente inspiegabili, sia di bambini che di adulti, l’abbondanza 



75 

 

di latte materno ad una puerpera che ne era totalmente priva, sono solo 

alcuni tra i tanti di cui rimane traccia anche nelle parole di chi ne è stato 

protagonista o testimone.  

 Non possiamo non notare, ancora una volta, la straordinaria 

eredità di affetto e di riconoscenza con cui la comunità torrese 

alimentava il ricordo di una personalità vissuta ormai due secoli prima. 

Raimondo Formisano e tutte le altre persone che avevano sperimentato 

la capacità di intercessione di Vincenzo, sia in vita che in morte, 

conservarono sempre un’immensa gratitudine a Vincenzo Romano. 

Ancora oggi i cittadini torresi ne onorano la memoria con la preghiera 

e la devozione, alimentando un forte legame spirituale che non si 

estingue; esso costituisce un’ulteriore testimonianza del fatto che 

l’amore di Dio, attraverso la fede e la preghiera, può incarnarsi 

radicalmente nel cuore dell’uomo, trasformandolo profondamente e 

facendolo sentire in piena armonia con i santi, e realizzando una piena 

comunione e un’esemplare “unità di intenti” tra Chiesa pellegrinante e 

Chiesa trionfante. 

 E questa comunione era stata sicuramente sentita e vissuta anche 

da Vincenzo, uomo pervaso da Dio, in uno strettissimo rapporto di 

“inabitazione” divina che lo aveva sempre guidato nel suo apostolato e 

lo aveva sempre spinto a “fare bene il bene con fede viva e 

vivificante”109. 

 È, probabilmente, anche per questo che, possiamo oggi 

affermare che Vincenzo non è mai morto: egli sembra dialogare 

quotidianamente, non solo con i Torresi, ma con tutti noi. Ed è sempre 

 

109 Cf. PAOLO VI, Saluto di Paolo VI al nuovo beato Vincenzo Romano fulgido 

esempio di sacerdote e parroco in http://w2.vatican.va/content/paul-

vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html 

[ultimo accesso 22/10/2020, ore 12.00].  

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html


76 

 

per questo che la devozione nei confronti di questo santo sacerdote si è 

estesa, nel corso dei secoli, ben oltre i confini della sua città.  

Ad oltre due secoli dalla straordinaria esperienza di vita terrena 

di Vincenzo Romano, possiamo a giusta ragione ribadire che egli è stato 

un raro e non comune figlio di Torre del Greco e, in quanto, parroco ha 

offerto un grande esempio non solo ai sacerdoti e ai consacrati, ma 

anche a tutti coloro che spendono la vita terrena per porsi alla sequela 

di Gesù. Egli ha indicato la strada per ricercare costantemente 

quell’amicizia e quella comunione con Dio che, oltre a concorrere alla 

propria santificazione personale, contribuisce alla realizzazione, hic et 

nunc, qui ed ora, su questa terra, del Regno di Dio come “caparra” della 

comunione eterna che potremo vivere con lui se riceveremo la grazia 

del paradiso.  

E, come abbiamo potuto osservare, don Vincenzo alla 

realizzazione del Regno di Dio sulla terra, nella sua terra, aveva 

dedicato l’intera sua esistenza. Con una intuizione e con una 

lungimiranza non comuni per i suoi tempi, aveva compreso che la 

realizzazione del Regno divino deve necessariamente passare attraverso 

la diffusione del messaggio salvifico di Cristo ai “lontani”, agli 

emarginati, ai poveri e ai derelitti della società, non senza prestare 

grande attenzione alle esigenze che di volta in volta emergono nel 

contesto di riferimento e, mostrando, una straordinaria capacità di saper 

leggere i tempi.  

Egli ha saputo coniugare e fondere insieme i tria munera 

sacerdotali dell’insegnare, del santificare e del reggere la Chiesa, 

armonizzandoli attorno alla figura cristologica del Buon pastore, 

facendone i tre assi di un’unica missione, quella di curare in ogni 

aspetto il gregge di Dio che gli era stato affidato, avvicinandolo e 

accogliendolo con quella medesima capacità di coinvolgimento con cui 

Gesù, buon pastore, induceva alla sua sequela le tante persone che egli 



77 

 

incontrava lungo il suo cammino. E, come Gesù volle portare 

l’annuncio della salvezza e del Regno di Dio ai pescatori, ai poveri, agli 

umili e ai diseredati, così Vincenzo “fece entrare” l’annuncio 

evangelico nelle barche dei corallari e tra le persone che egli incontrò 

per le strade, attraverso il metodo della “sciabica”. 

Possiamo ben dire, con le parole di san Paolo VI, che la santità 

di Vincenzo «scaturisce dal dialogo col suo ambiente: egli vi è nato, vi è 

formato; egli lo assorbe, lo plasma, in se stesso sul modello cristiano e 

sacerdotale, poi lo rieduca, lo evangelizza, lo santifica»110. La santità nel 

Romano si fa punto ed esperienza di incontro e di cambiamento del 

proprio territorio, sul quale egli interviene in modo positivo e proficuo 

per modificarlo, per ricostruirlo – basti pensare alla realizzazione della 

nuova chiesa di Santa Croce dopo la terribile eruzione del Vesuvio – 

fisicamente e moralmente. 

 

III. 3 Per un’attualizzazione dell’esperienza di Vincenzo  

Come si è, a più riprese, sottolineato nel corso di questo lavoro, 

la biografia, l’azione pastorale, le scelte afferenti alla vita spirituale di 

San Vincenzo Romano dichiarano, senza dubbio, la grande attenzione 

che egli ebbe nei confronti del tessuto socio-culturale nel quale la sua 

attività si esplicò. Sarebbe un grave errore di prospettiva storica 

considerare la sua esperienza, prescindendo dal contesto che si è tentato 

di descrivere. 

Seguendo le tracce di San Paolo VI, sotto il cui pontificato 

Vincenzo fu beatificato, abbiamo piena contezza del profondissimo suo 

 

110 Cf. PAOLO VI, Saluto di Paolo VI al nuovo beato Vincenzo Romano fulgido 

esempio di sacerdote e parroco in http://w2.vatican.va/content/paul-

vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html 

[ultimo accesso 24/09/2020, ore 18.00]. 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html


78 

 

legame col territorio di appartenenza, attraverso la rilettura del passo 

dell’omelia di beatificazione del Romano in cui san Paolo VI affermava 

che «la virtù riconosciuta in Vincenzo Romano non è solo strettamente a lui 

personale, ma è rappresentativa d’una spiritualità e d’un costume, che 

possiamo ben dire regionali.  

Questa considerazione del Beato nel quadro religioso e civile, in cui 

si svolse la sua vita, apre alla nostra mente varie questioni, sia generali che 

particolari, di grande interesse, alle quali risponderanno gli storici e gli 

agiografi, e alle quali appena accenniamo; quale sia, ad esempio, l’influsso 

dell’ambiente sulla personalità d’un santo, quanto questi riceva, assorba, 

modifichi ed esprima della mentalità popolare che lo circonda, e come perciò 

egli assurga a tipo caratteristico e nobile d’un’età e d’una popolazione. Che 

l’ambiente abbia enorme importanza nello svolgimento della nostra vita lo 

dice il fatto che grande parte della educazione consiste nel porre intorno 

all’alunno un complesso di circostanze e di fattori, che dovrebbero favorire lo 

sviluppo migliore dell’alunno stesso, come pure grande parte della disciplina 

ascetica consiste nella scelta e nella disposizione di condizioni ambientali utili 

alla formazione e all’esercizio della vita spirituale.  

Nel caso nostro l’ambiente è quello offerto dalla modesta e comune 

maniera di vivere d’una famiglia del popolo napoletano nella seconda metà 

del Settecento e nei primi decenni dell’Ottocento, perfezionato 

dall’educazione ecclesiastica di quel tempo e di quella città. Don Vincenzo 

Romano non è uscito da quell’area locale e morale; perciò, la sua figura ne è 

tipica e rappresentativa»111. 

La comunità parrocchiale di Vincenzo era composta 

prevalentemente da famiglie umili, che traevano il loro sostentamento 

dal lavoro dei campi, o come operai a giornata, spesso sfruttati dai loro 

datori di lavoro e sprovvisti di qualsiasi forma di tutela. La miseria era 

condizione diffusa, le malattie erano sempre in agguato come una 

 

111 Ivi [ultimo accesso il 27/07/2020, ore 9:35]. 



79 

 

minacciosa presenza cui i più non potevano opporre rimedio alcuno, 

data l’impossibilità delle cure mediche troppo costose per le loro scarse 

(se non inconsistenti) finanze. In tale scenario deve essere inserita 

l’attività del Romano, ben sapendo che egli tentò di mettere al servizio 

della propria comunità i pochi mezzi di cui disponeva. 

Ovviamente la miseria materiale non restava separata da quella 

spirituale, con le continue tentazioni cui tutti gli uomini in ogni tempo, 

soprattutto se spinti dal bisogno, sono esposti. Era molto facile che i 

padri di famiglia diventassero ladri, che le donne si dessero alla 

prostituzione, che i giovani si lasciassero andare al vizio del gioco. Per 

questo motivo il Santo non si allontanava dalla parrocchia, se non per  

il tempo strettamente necessario, e sempre per assolvere incombenze 

legate alla propria comunità di fedeli o alla famiglia; egli diceva di 

dover vigilare continuamente sui suoi parrocchiani, le cui anime gli 

erano state affidate in custodia direttamente dal Signore.  

Il suo atteggiamento di compenetrazione profonda nei bisogni 

della sua gente è testimoniato, ancora, nell’omelia di beatificazione 

tenuta da San Paolo VI, che sottolinea del Romano la «carità, che si 

espande fuori del puro esercizio del culto, e si interessa e si affatica per tutti i 

bisogni umani privi d’altro soccorso: il Parroco a nulla è estraneo, tutti 

conosce, tutti conforta, tutti ammonisce, tutti benefica. Anzi la sua carità da 

individuale si fa sociale, da spirituale anche professionale ed economica (per 

ritornare subito morale e religiosa), se ciò è richiesto da quel bene delle anime, 

che per un Parroco è suprema lex. Il beato Vincenzo ci dà, a questo riguardo, 

un bellissimo esempio, quasi precursore della carità sociale della Chiesa ai 

nostri giorni, organizzando ed assistendo i pescatori di corallo, che a Torre del 

Greco erano e sono tuttora numerosi, laboriosi e bisognosi»112. 

 

112 Ivi [ultimo accesso il 27/07/2020, ore 9:35]. 

 



80 

 

III.4 Aderenza e attenzione al territorio 

L’assistenza pratica che egli dedicò alla sua gente non fu mai 

separata da quella spirituale: la celebrazione quotidiana della Santa 

Messa e la recita del Rosario costituivano le occasioni privilegiate con 

cui San Vincenzo Romano cercava di incidere sulle coscienze. In una 

situazione di analfabetismo diffuso, da vero precursore del Concilio 

vaticano II che avrebbe autorizzato la Messa nella lingua “vulgata”, 

egli, ogni volta che poteva, cercava di spiegare i vari momenti delle 

celebrazioni liturgiche, traducendo nella lingua compresa da tutti le 

formule che erano in genere pronunciate in latino.  

In buona sostanza, il nostro santo, l’umile pastore di una povera 

parrocchia dell’area vesuviana, aveva compreso il senso primo e ultimo 

della sua missione pastorale: conoscere la realtà del territorio, le 

fragilità e i bisogni dei suoi abitanti, sostenere le persone con la 

presenza fisica, insegnare l’ascolto della Parola, trasformandola in 

un’occasione di incontro autentico con Dio, foriero di conversione 

individuale e di enormi benefici per l’intera comunità. 

Possiamo, dunque, a buon diritto, affermare che Vincenzo fu un 

sacerdote profondamente attento ai bisogni del suo territorio, pronto a 

dare risposte concrete alle urgenti domande dell’uomo del suo tempo. 

Cosa può, allora, suggerire la testimonianza di San Vincenzo Romano 

all’uomo, al sacerdote, al laico impegnato nel nostro tempo? Possiamo, 

nel suo esempio, ancora oggi, individuare una traccia da seguire, un 

paradigma cui ispirarci? È possibile ritrovare in lui un modello di 

riferimento per i giovani di oggi, per i nostri figli, per i nostri studenti? 

Una valutazione sommaria suggerirebbe che il contesto attuale 

è radicalmente cambiato in meglio rispetto alla congiuntura epocale in 

cui visse il Santo: l’analfabetismo è stato sconfitto, i mezzi di 

sussistenza materiale sono oggi nella disponibilità della stragrande 

maggioranza delle persone, le tutele giuridiche e la consapevolezza dei 



81 

 

propri diritti costituiscono un patrimonio di ineguagliabile portata per 

gran parte degli abitanti del mondo occidentale. 

Eppure, mutatis mutandis, emergenze concrete, valoriali, 

culturali, si ripropongono nel nostro tempo e nel nostro territorio, con 

un’urgenza almeno analoga – se non maggiore - a quella che affrontò, 

nel proprio contesto storico, Vincenzo Romano. Sul piano strettamente 

materiale esistono, nel tessuto delle nostre comunità parrocchiali, 

sacche di miseria che si concentrano nelle grandi città come nelle 

periferie suburbane; la crisi del lavoro, ulteriormente aggravata dalla 

recente pandemia, negli ultimi decenni ha fatto registrare, come 

un’onda di ritorno di gigantesche proporzioni, una povertà, spesso 

silenziosa, che costringe insospettabili persone a rivolgersi alle 

associazioni di beneficenza per ricevere accoglienza e aiuti economici. 

 E in fondo, oggi - proprio come ai tempi di San Vincenzo 

Romano – sono in larga maggioranza sempre le comunità cristiane a far 

fronte ai bisogni di queste nuove forme di povertà, come testimoniano 

i numerosissimi centri della “Caritas”, organismo della Cei, cioè 

dell’assemblea permanente dei vescovi italiani, che ha assunto su di sé, 

in modo permanente, l’impegno di accogliere e sostenere le persone in 

difficoltà economiche. 

 

III.5 Attualità del suo messaggio 

Da quanto detto sopra, possiamo affermare con assoluta 

certezza che il parroco di Santa Croce di Torre del Greco, per la sua 

opera e il suo messaggio, è da considerarsi un personaggio che può 

parlare anche all’uomo di oggi. Il suo fulgido esempio è come una stella 

polare che, fissa nel cielo, diventa punto di riferimento a cui guardare e 

ispirarsi.  



82 

 

Possiamo definire, anche per questo, Vincenzo Romano il 

“santo della Parola che salva”113. Tra i grandi meriti che lo hanno reso 

straordinario e amato dalla sua gente ritroviamo la capacità di 

annunciare il Vangelo con l’intento di spronare tutti alla conversione 

dei cuori e al più totale abbandono alla volontà di Dio. 

Ma, forse, il suo più grande merito è stato di aver compreso che 

la Chiesa, per essere vera e autentica comunità, deve essere missionaria 

vicina agli ultimi, anticipando, in qualche modo, quelle caratteristiche 

oggi particolarmente care a papa Francesco, il quale predilige un 

modello di Chiesa “in uscita”, “ospedale da campo”, magistra, ma 

anche mater misericordiosa. 

Inoltre, Vincenzo aveva ben intuito l’importanza di una Chiesa 

aperta, pronta a proclamare la Parola e a educare le coscienze, 

promuovendo alcune direttive molto simili a quelle indicate dal 

Convegno Nazionale Ecclesiale di Firenze sintetizzate dai verbi 

“uscire, annunciare, abitare, educare, trasfigurare”. 

Uscire dall’autoreferenzialità per annunciare la credibilità della 

fede. Abitare spazi civili e sociali dai quali la fede appare esclusa 

marginalizzata. Educare a uno sguardo attento e critico sul Dio per 

l’uomo, sull’uomo stesso e sul mondo. Trasfigurare il pensiero e la 

mentalità corrente degli uomini per renderla voce della bellezza 

sacramentale della Parola che risuona, incessantemente, nelle parole 

umane114. Sotto questo aspetto, in modo non dissimile da quanto oggi 

 

113 Cf. F. ASTI, La santità, punto d’incontro tra sacerdote e laico. L’esempio di San 

Vincenzo Romano e San Nunzio Sulprizio, in Path 18, Città del Vaticano (2019), 186. 

114 Cf. N. GALANTINO, Un Dio per l’uomo Roma 2016, 7, in 

http://www.nunziogalantino.it/wp-

content/uploads/2016/10/ROMA_GREGORIANA-Un-Dio-per-l_uomo-25-Ottobre-

2016.pdf [ultimo accesso: 02/12/2020, ore 00:11]. 

http://www.nunziogalantino.it/wp-content/uploads/2016/10/ROMA_GREGORIANA-Un-Dio-per-l_uomo-25-Ottobre-2016.pdf
http://www.nunziogalantino.it/wp-content/uploads/2016/10/ROMA_GREGORIANA-Un-Dio-per-l_uomo-25-Ottobre-2016.pdf
http://www.nunziogalantino.it/wp-content/uploads/2016/10/ROMA_GREGORIANA-Un-Dio-per-l_uomo-25-Ottobre-2016.pdf


83 

 

ci invita a fare papa Francesco, Vincenzo aveva intuito che la 

parrocchia, in quanto “comunità di fedeli”, non può non assumersi 

l’onere di aprire le porte a coloro che vivono «nelle periferie geografiche, 

ma anche in quelle esistenziali della vita»115.  

Non possiamo non notare, dunque, che quello di Vincenzo è il 

modello «di un parroco in uscita che desidera trasmettere un’immagine di 

Chiesa, porto sicuro nelle difficoltà della vita […]. L’idea di fondo che muove 

il santo parroco napoletano […], è quella che sottende l’Evangelii gaudium, 

una parrocchia come “ospedale da campo” dove è possibile sanare le proprie 

ferite. È evidente che la linea pastorale scelta dal parroco di Torre era quella 

di avvicinare Cristo ai lontani, proponendo il Vangelo a chi lavorava 

duramente e non aveva possibilità di andare a ricevere i sacramenti»116. 

Vincenzo con la sua straordinaria azione pastorale ha santificato 

il suo popolo, ma è stato, a sua volta, santificato dal suo popolo, 

seguendo, come si è già visto, il percorso cristologico del “buon 

pastore” imperniato sulla evangelizzazione e sulla carità, spinto dalla 

costante preoccupazione di tendere la sua mano per risollevare chi è 

caduto e renderlo desideroso della misericordia di Dio che non ci 

abbandona alla tentazione, ma che ci rialza da tutte le nostre debolezze 

e infermità umane.  

  

 

115 Cf FRANCESCO, Messaggio del Santo Padre Francesco al Meeting per l’amicizia 

fra i popoli, Rimini 24-30 agosto 2014.  

Per il testo si veda il link http://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-

messages/2014/documents/papa-francesco_20140823_messaggio-meeting-amicizia-

popoli.html (Ultimo accesso il 15/11/2020 ore 21:25).  

116 Cf. F. ASTI, La santità, punto d’incontro tra sacerdote e laico, 190. 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20140823_messaggio-meeting-amicizia-popoli.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20140823_messaggio-meeting-amicizia-popoli.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20140823_messaggio-meeting-amicizia-popoli.html


84 

 

Verso una conclusione 

 

A mio avviso, a conclusione del mio lavoro, ritengo opportuno 

ribadire che san Vincenzo Romano, resta per il nostro tempo un solido 

paradigma pedagogico D’altra parte, se è vero, come si affermava 

poc’anzi, che la stragrande maggioranza della popolazione occidentale 

è in grado di “leggere, scrivere e far di conto”117, esiste oggi un 

analfabetismo di ritorno118, indotto dall’uso compulsivo dei social 

media, dalla totale rinuncia alla pratica della lettura di libri, dal calo 

dell’attenzione determinato dalla costante applicazione a giochini, app, 

social, chat, flash news, notifiche continue.  

Il risultato di tale processo è una vita asfittica, priva di relazioni 

reali, di esperienze dirette e non filtrate dallo schermo del pc o dello 

smartphone, con una conseguente incapacità di formulare giudizi critici 

e personali e di stabilire una rete di rapporti interpersonali, con la 

possibile deriva della depressione e del senso di fallimento e di vuoto 

esistenziale. La frequentazione compulsiva dei social media, difatti, 

dietro l’inganno subdolo delle centinaia di “contatti” quotidiani, ha 

creato immense solitudini, allontanando l’uomo dalla relazione diretta 

con i suoi simili e portandolo a vivere una sorta di autismo 

comunicazionale. Parliamo di disagi crescenti, probabilmente più 

nascosti rispetto ai tempi di San Vincenzo, ma forse, proprio per questo, 

ancor più subdoli e devastanti. 

 

117 Programmi per la Scuola Elementare del 1955 

118 Secondo l’UNESCO, che ne definì i caratteri sin dal 1984, l’analfabetismo di 

ritorno è la condizione di una persona incapace di comprendere, valutare, usare e farsi 

coinvolgere da testi scritti per intervenire attivamente nella società, per raggiungere i 

propri obiettivi e per sviluppare le proprie conoscenze e potenzialità. 



85 

 

In che modo può essere, allora, di riferimento la testimonianza 

del “prevete faticatore”? 

È qui che può soccorrerci quella “creatività” di cui parlava Papa 

Francesco all’inizio del suo pontificato, quel “cercare nuove strade”119. 

Nell’esortare le comunità parrocchiali a uscire da se stesse, infatti, 

Francesco invita sacerdoti e laici impegnati nell’attività pastorale a 

cercare strumenti per una riforma, anche strutturale, orientata a uno stile 

di comunione e di collaborazione, di incontro e di vicinanza, di 

misericordia e di sollecitudine per l’annuncio del Vangelo. Serve, oggi 

più che mai, uno spirito di servizio affiancato all’inventiva, alla capacità 

di uno sguardo lungo sulle esigenze (anche quelle nascoste) del popolo 

di Dio.  

E la figura di San Vincenzo Romano può offrire un’ispirazione 

notevole se si proverà ad immedesimarsi in lui, interpretandone in 

chiave attuale la volontà di “mettersi accanto” a ciascuno, nella maniera 

che più si addice alla situazione: dove c’è miseria materiale, 

soccorrendo e offrendo prospettive di autonomia; dove c’è miseria 

spirituale, intervenendo con una capillare formazione che colmi le 

mancanze della famiglia, della scuola, della società che spesso offrono 

modelli fallaci, se non addirittura privi di concretezza e di fondamento 

morale. 

Penso, ad esempio, all’emergenza che in questi tempi vive la 

famiglia, con gli attacchi che le provengono da forze politiche e sociali 

che tendono a minarne l’unicità e la stabilità con una violenta campagna 

mediatica e legislativa che propaganda modelli fuorvianti; penso alla 

diffusione indiscriminata delle droghe (fenomeno complesso, questo, la 

cui sfaccettata fisionomia è stata recentemente portata alla ribalta 

attraverso la serie “Gomorra”, che interessa il territorio vesuviano in 

 

119 Cf. FRANCESCO, Discorso ai parroci di Roma (16 settembre 2013). 



86 

 

maniera invasiva, e che, se da un lato fornisce “risorse” economiche a 

coloro che recluta nel suo perverso sistema, dall’altro distrugge la vita 

di moltissimi giovani e di famiglie ridotte alla disperazione); penso, 

infine, alla crisi della scuola e della cultura.  

E a questo proposito credo valga la pena una riflessione 

sull’importanza dell’insegnamento della religione cattolica, che negli 

ultimi tempi subisce attacchi continui da parte di forze laicistiche che 

vorrebbero vederne la fine.  

Ai detrattori dell’ora di Religione andrebbe ricordato che 

l’intero nostro sistema valoriale - fondato sui principi di uguaglianza, 

di solidarietà verso il prossimo e gli indifesi, sulla difesa della vita 

umana, sulla tutela dell’ambiente, sul concetto di famiglia, sulla dignità 

del lavoro - affonda le sue origini nel cristianesimo. Un’adeguata 

conoscenza di tali radici è la chiave di accesso indispensabile per 

comprendere l’identità della nostra cultura, per interpretarne in maniera 

autentica e profonda lo spirito e promuoverne l’eredità.  

A chi ritiene che si debba garantire il rispetto dei non credenti e 

di chi professa religioni differenti bisognerebbe ricordare che il 

cristianesimo ha segnato la storia e lo sviluppo dell’Italia e dell’Europa, 

e che la comprensione dei fenomeni ad esso connessi può costituire per 

tutti, particolarmente per gli immigrati, un’occasione di piena 

integrazione, favorendo una riflessione sulle tradizioni del popolo 

ospitante, sul valore dei vari eventi religiosi indissolubilmente legati al 

mondo civile, sulla pari dignità tra uomini e donne, sull’uguaglianza tra 

tutti gli esseri umani. 

Il percorso scolastico, con lo studio delle varie discipline – ivi 

compresa la religione cattolica - ha la mission di veicolare tali contenuti, 

con uno sguardo ottimisticamente, ma anche lucidamente puntato sulle 

coscienze dei giovani in formazione; e San Vincenzo Romano, come si 

è ripetutamente osservato, può ritenersi un precursore di questa 



87 

 

attenzione alla consapevolezza valoriale dei gesti, delle formule, delle 

tradizioni. Possiamo affermare che nella sua esperienza pastorale sia 

stato prioritario il senso dell’insegnamento come testimonianza viva e 

operante, protesa a formare, ma anche a offrire prospettive di 

miglioramento sulla terra e di salvezza dell’anima.  

Come ricordava Papa Francesco nella sua omelia di 

canonizzazione di San Vincenzo Romano, ripercorrendo il brano 

evangelico del ricco che domanda a Gesù come ottenere la vita eterna 

(Mc, 10, 17-22), «Gesù cambia prospettiva: dai precetti osservati per 

ottenere ricompense all’amore gratuito e totale. Quel tale parlava nei termini 

di domanda e offerta, Gesù gli propone una storia di amore. Gli chiede di 

passare dall’osservanza delle leggi al dono di sé, dal fare per sé all’essere con 

Lui. E gli fa una proposta di vita ‘tagliente’: “Vendi quello che hai e dallo ai 

poveri […] e vieni! Seguimi!” (v. 21). Anche a te Gesù dice: “vieni, seguimi!”. 

Vieni: non stare fermo, perché non basta non fare nulla di male per essere di 

Gesù. Seguimi: non andare dietro a Gesù solo quando ti va, ma cercalo ogni 

giorno; non accontentarti di osservare dei precetti, di fare un po’ di elemosina 

e dire qualche preghiera: trova in Lui il Dio che ti ama sempre, il senso della 

tua vita, la forza di donarti»120. 

Il santo, con la sua testimonianza, può insegnare ad essere 

“faticatori”: non semplici trasmettitori di concetti e valori, ancorché 

positivi, ma operatori, “soldati di trincea”, missionari nella propria 

terra. San Vincenzo Romano parla oggi ai sacerdoti, ai diaconi, a noi 

 

120 Cf. FRANCESCO, Santa messa e canonizzazione dei beati: Paolo VI, Oscar Romero, 

Francesco Spinelli, Vincenzo Romano, Maria Caterina Kasper, Nazaria Ignazia di 

santa Teresa di Gesù, Nunzio Sulprizio. omelia del santo padre francesco Piazza San 

Pietro Domenica, 14 ottobre 2018 in 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-

francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html [ultimo accesso 27/07/2020, ore 

9.00]. 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html


88 

 

ministri istituiti della Chiesa, ai catechisti, ai volontari, e a tutti gli 

“uomini di buona volontà”, “amati dal Signore”121, che gravitano 

intorno alle nostre comunità parrocchiali, esortando ciascuno a 

prendere su di sé il fardello di miseria del fratello, e a rendersi strumento 

per rimuovere gli ostacoli che allontanano dalla santità.  

Anche noi, come san Vincenzo, possiamo adoperarci per 

guadagnarci il nostro piccolo spicchio di Paradiso, dando il nostro 

contributo affinché quanti più uomini possibili diventino santi del 

Regno di Dio. 

 

 

 

  

 

121 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Messale Romano Riformato a norma dei 

Decreti del Concilio Ecumenico Vaticano II promulgato da Papa Paolo VI e riveduto 

da Papa Giovanni Paolo II, terza edizione, Roma 2020, 318. 



89 

 

 
 

Ritratto di Vincenzo Romano che protegge dall'alto Torre del Greco. Quadro conservato nella 

parrocchia di S. Maria del Principio a Torre del Greco, in M. SASSO, Vincenzo Romano il 

Vangelo della carità. (tavola fuori testo).  



90 

 

 

 

Bibliografia 

 

I manoscritti di Vincenzo Romano sono conservati nell’Archivio della 

Parrocchia di Santa Croce a Torre del Greco. 

 

 

Fonti 

 

Opere autografe: 

 

V. ROMANO, Modo pratico per ascoltare con frutto la S. Messa – che è 

il fonte delle grazie – e per recitare con profitto il S. Rosario, che è il 

canale delle grazie. Con un mezzo assai efficace per ottenere da Gesù 

e da Maria qualunque grazia, che è la divozione a S. Stanislao Kostka, 

Novizio della Compagnia di Gesù, chiamato con altro nome il Divoto 

di Maria. Affetti e preghiere compilate a vantaggio della popolazione 

di Torre del Greco dal R. Preposito Curato D. Vincenzo Romano / 

Napoli 1820”, in S. GAROFALO, Un parroco sugli altari, Milano 1963, 

186-210. 

 

 

Fonti sui Processi di Beatificazione e Canonizzazione di Vincenzo 

Romano conservate presso l’Archivio Storico Diocesano di Napoli: 

 

 

SACRA RITUUM CONGREGATIO, Neapolitana beatificationis et 

canonizationis servi Dei Vincentii Romano praepositi parochi oppidi 



91 

 

Herculani Neapolitanae Dioecesis. Positio super introductione causae, 

Romae 1843. 

 

SACRA RITUUM CONGREGATIO, Neapolitana beatificationis et 

canonizationis servi Dei Vincentii Romano praepositi parochi oppidi 

Herculani Dioecesis Neapolitanae. Positio super non cultu, Romae 

1845. 

 

 

SACRA RITUUM CONGREGATIO, Neapolitana beatificationis et 

canonizationis servi Dei Vincentii Romano praepositi parochi oppidi 

Herculani. Summarium super dubio, Romae 1880. 

 

 

SACRA RITUUM CONGREGATIO, Neapolitana beatificationis et 

canonizationis servi Dei Vincentii Romano praepositi parochi oppidi 

Herculani Neapolitanae Dioeceseos. Positio super virtutibus cum 

recensione virtutum: I. Informatio cum summario; II. Animadversiones, 

responsio et recensio virtutum, Romae 1885. 

 

 

Magistero 

 

CONCILIO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia Sacrosanctum 

concilium (4 dicembre 1963), in Enchiridion Vaticanum I, Bologna 

1997. 

 

CONCILIO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia Sacrosanctum 

concilium, in Enchiridion Vaticanum I. 



92 

 

 

CONCILIO VATICANO II, Decreto sull’ufficio pastorale dei vescovi nella 

Chiesa Christus Dominus (28 ottobre 1965), in Enchiridion Vaticanum I 

 

CONCILIO VATICANO II, Decreto sull’attività missionaria della Chiesa 

Ad gentes, in Enchiridion Vaticanum I. 

 

FRANCESCO, Evangelii gaudium, Cinisello Balsamo 2013. 

 

A. SPADARO, Intervista a papa Francesco, in Civiltà Cattolica, 2013 

vol. III 449-477. 

 

 

Strumenti e testi liturgici 

 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA (cur.), La Bibbia di Gerusalemme, 

Bologna 2009. 

 

 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Messale Romano Riformato a 

norma dei Decreti del Concilio Ecumenico Vaticano II promulgato da 

Papa Paolo VI e riveduto da Papa Giovanni Paolo II, terza edizione, 

Roma 2020. 

  

 

 

 

 

 



93 

 

Studi 

D. AMBRASI, L’impegno pastorale del Beato Vincenzo Romano nel suo 

contesto storico, in Atti del 1° congresso promosso dal Centro studi “B. 

Vincenzo Romano”, Torre del Greco, 1983. 

 

F. ASTI, La santità, punto d’incontro tra sacerdote e laico. L’esempio 

di San Vincenzo Romano e San Nunzio Sulprizio, in Path 18 Città del 

Vaticano 2019, 179-199. 

 

 

C. BALZANO, Il Venerabile Vincenzo Romano Parroco di Torre del 

Greco, Napoli, 1932. 

 

P. BALZANO, Il corallo e la sua pesca, in Annali Civili del regno delle 

Due Sicilie, Napoli 1870. 

 

 

P . COLLETTA, Storia del reame di Napoli dal 1734 sino al 1825, Prato 

1862.  

 

 

G. FALANGA (cur.), L’attualità del carisma di Vincenzo Romano. Atti 

del II Congresso di studi sul beato Vincenzo Romano (Torre del Greco, 

16-20 dicembre 1993), Torre del Greco 1997. 

 

 

S. GAROFALO  Un parroco sugli altari. Il Beato Vincenzo Romano, 

Milano 1963. 

 

 

V. MATHIEU, (cur), I. Kant, Critica della ragion pura, Roma-Bari 2000. 

 



94 

 

 

N. GALANTINO, UN DIO PER L’UOMO ROMA 2016. 
 

 

D. PANARIELLO, San Vincenzo Romano Lu prevete faticatore, Gorle 

(Bg) 2018. 

 

 

RAFFAELE PICA, La vita del Venerabile Servo di Dio D.Vincenzo 

Romano, Preposito Curato della Insigne Collegiata di S.Croce a Torre 

del Greco, Napoli 1882. 

 

 

L. M. PIGNATIELLO, Il beato Vincenzo Romano precursore del nostro 

progetto pastorale, Torre del Greco 1984. 

 

 

A.S. ROMANO «Per l'assenza di Sua Eminenza»: Il governo della 

diocesi di Napoli durante l'esilio del cardinale Giuseppe Maria Capece 

Zurlo (1799-1801), in Campania sacra 2014, vol.45 

 

 

 

M. SASSO, Beato Vincenzo Romano. Vita e scritti, Frigento (AV) 1984. 

 

 

M. SASSO, L’impegno pastorale del Beato Vincenzo Romano nel suo 

contesto storico, in Atti del I° Congresso promosso dal Centro Studi 

“B. Vincenzo Romano”, Torre del Greco 1984. 

 

M. SASSO., Annuncio della fede e solidarietà nel Beato Vincenzo 

Romano, Napoli 1986. 

 



95 

 

M. SASSO, Vincenzo Romano. Il Vangelo della carità. Un parroco santo 

tra Illuminismo e Restaurazione, a cura di A. TERRACCIANO e G. 

FALANGA, Cinisello Balsamo 1995. 

 

G. SPARANO, Memorie istoriche per illustrare gli Atti della Santa 

Napoletana Chiesa e gli Atti delle Apostoliche Missioni, Napoli 1768, II. 

  



96 

 

Sitografia 

 

 

https://i0.wp.com/ofm.org/it/wp-

content/uploads/sites/9/2018/10/Beato_Vincenzo_Romano.jpg?ssl=1 

[ultimo accesso: 22/08/2020, ore 12.50]  

 

 

O. MELVETTI, La chiesa dell’Assunta a Torre del Greco, in 

http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-

dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-

vesuvioweb-2013.pdf [ultimo accesso: 25/07/2020, ore 09.50]. 

 

Chiesa della SS Assunta a Torre del Greco, in 

http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/ 

[ultimo accesso: 25/07/2020, ore 10.10]. 

 

R. CIRILLO, Il settecento a Napoli: Gaetano De Bottis, in 

http://www.torreomnia.it/personaggi_illustri/gaet_debottis/debottis_li

bro.htm. 

[ultimo accesso: 25/07/2020, alle ore 22.27] 

 

 

L. VON PASTOR, Storia dei papi dalla fine del Medio Evo - Compilata 

col sussidio dell’Archivio segreto pontificio e di molti altri Archivi. Vol. 

XVI.I: Storia dei papi nel periodo dell'assolutismo, dall'elezione di 

Benedetto XIV sino alla morte di Pio VI (1740-1799), 887-924. Per la 

versione digitalizzata del testo vedere il sito qui di seguito indicato 

http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#p

https://i0.wp.com/ofm.org/it/wp-content/uploads/sites/9/2018/10/Beato_Vincenzo_Romano.jpg?ssl=1
https://i0.wp.com/ofm.org/it/wp-content/uploads/sites/9/2018/10/Beato_Vincenzo_Romano.jpg?ssl=1
http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.vesuvioweb.com/it/wp-content/uploads/La-chiesa-dellAssunta-a-Torre-del-Greco-SPELEOLOGIA-VESUVIANA-vesuvioweb-2013.pdf
http://www.wesuvio.it/chiesa-della-ss-assunta-a-torre-del-greco/
http://www.torreomnia.it/personaggi_illustri/gaet_debottis/debottis_libro.htm
http://www.torreomnia.it/personaggi_illustri/gaet_debottis/debottis_libro.htm
http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#page/908/mode/2up


97 

 

age/908/mode/2up e successive pagine [ultimo accesso 12/08/2020, ore 

11.53] 

http://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/mariano-arciero.html [ultimo 

accesso il 21/07/2020, ore 10.51]  

 

Il Parroco Santo Don Vincenzo Romano di Torre del Greco, in 

https://www.youtube.com/watch?v=_-_tWv4Mbew&t=1132s [ultimo 

accesso 25/08/2020]. 

 

BENEDETTO XVI, Discorso tenuto nell’ Udienza generale del mercoledì 

26 maggio 2010  

http://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/it/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html 

[ultimo accesso il 27 settembre 2020, ore 18.23] 

 

http://www.santiebeati.it/dettaglio/91500 [ultimo accesso il 

21/07/2020, ore 11.25]  

 

PAOLO VI, Saluto di Paolo VI al nuovo beato Vincenzo Romano 

fulgido esempio di sacerdote e parroco in 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-

vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html [ultimo accesso 22/09/2020, 

ore 12.00] 

 

 

https://luigiascione.altervista.org/1775-11-giugno-2020-245-dalla-

celebrazione-della-prima-messa-di-san-vincenzo-romano/ [ultimo 

accesso: 18 / 06 / 2020, ore 19:16]. 

 

http://asa.archiviostudiadriatici.it/islandora/object/libria%3A243626#page/908/mode/2up
http://www.causesanti.va/it/santi-e-beati/mariano-arciero.html
https://www.youtube.com/watch?v=_-_tWv4Mbew&t=1132s
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100526.html
http://www.santiebeati.it/dettaglio/91500
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19631117_vincenzo-romano.html
https://luigiascione/


98 

 

Beato Vincenzo Romano, in https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-

romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU [ultimo accesso: 27/07/2020, ore 

8.30. 

 

Vincenzo Romano: il nome di un popolo, il senso di una vocazione, la 

storia di una città, in https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-

di-un-popolo-il-senso-di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/ [ultimo 

accesso il 16/08/2020, ore 01.13] 

 

 

San Vincenzo Romano, il parroco santo, in  

https://www.youtube.com/watch?v=CC2IpohHilE, [ultimo accesso 

22/08/2020, ore 17.30]. 

 

 

Omelia del Santo Padre Francesco.  

Cf.,http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/docume

nts/papa-francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html [ultimo 

accesso 27/07/2020, ore 9.00]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU
https://www.smbruna.org/beato-vincenzo-romano100840.html#.Xx5l-p4zYdU
https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-di-un-popolo-il-senso-di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/
https://www.tvcity.it/vincenzo-romano-il-nome-di-un-popolo-il-senso-di-una-vocazione-la-storia-di-una-citta/
https://www.youtube.com/watch?v=CC2IpohHilE
http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181014_omelia-canonizzazione.html


99 

 

  
 

INDICE 

 

Introduzione ........................................................................................ 3 

 

CAPITOLO I Una vita vissuta al servizio di dio e degli ultimi.......... 8 

I.1 Un’infanzia serena e promettente .................................................... 8 

I.2 Verso il Sacerdozio ....................................................................... 14 

I.3 I primi passi da sacerdote .............................................................. 18 

I.4 L’eruzione del Vesuvio del 1794 .................................................. 23 

I.5 Gli ultimi anni e la morte .............................................................. 31 

I.6 Antidogmatismo e anticlericalismo ............................................... 32 

 

Testamento spirituale di San Vincenzo........................................... 35 

 

CAPITOLO II L’attività pastorale e il carisma ................................ 39 

II.1 Parroco di Santa Croce ................................................................. 39 

II 2 L’impronta cristologica nella sua attività pastorale ..................... 49 

II 3 La suadente e penetrante predicazione ......................................... 51 

II 4 La straordinaria intuizione della “Messa pratica” ....................... 54 

II 5 Una Chiesa per il popolo di Dio…………………………………57 

II 6 L’incalzante attività catechistica .................................................. 63 

II 7 L’ardente carità anima del suo apostolato .................................... 67 

 

CAPITOLO III Un fulgido esempio di santità                                      72 

III 1 I miracoli che lo portarono all’onore degli altari ........................ 72 

III.2 Ancora segni di santità................................................................ 74 

III. 3 Per un’attualizzazione dell’esperienza di Vincenzo .................. 77 

III.4 Aderenza e attenzione al territorio .............................................. 80 

III.5 Attualità del suo messaggio .......................................................  81 



100 

 

  

Verso una conclusione ...................................................................... 84 

 

Bibliografia ........................................................................................ 90 

 

Sitografia ........................................................................................... 96 

 

 

 

 

 

 


