
 

 

33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

PONTIFICIA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL‟ITALIA MERIDIONALE 

 

ISTITUTO SUPERIORE DI SCIENZE RELIGIOSE 

“     SAN MATTEO”     - SALERNO 

 

 

 

L’eutanasia tra passato e presente  

Tesina per il seminario di Bioetica 

 

 

 

         Candidato:            Docente: 

  Manzione Carlo (matr.275)                   Prof.ssa Borrelli Anna Paola 

               

 

 

 

Anno Accademico 2018 -  2019 



 

2 
 

Introduzione: l’eutanasia ieri (breve excursus storico) 

 

C’è un tempo per nascere 

e un tempo per morire, 

un tempo per piantare 

e un tempo per sradicare le piante. 

Un tempo per uccidere 

e un tempo per guarire 

Qoèlet 3, 2-3 

 

 

“La morte rientra nella limitatezza che qualifica l’uomo nel suo 

divenire storico. Negare questo fatto e fingere di ignorarlo equivale a 

non entrare nella verità della vita. La bellezza della vita è che essa 

divenga un’esperienza da ricreare ogni giorno lasciandosi da essa 

plasmare per far emergere tutta la ricchezza interiore che è presente 

nel cuore umano. Accettare la morte come evento della finitudine 

dell’uomo equivale ad una maturità morale e spirituale e porta 

l’uomo ad aprirsi al mistero della trascendenza e a collocarsi 

esistenzialmente in uno spazio aperto sull’infinito che lo impegna in 

tutta la sua personalità”.  

(Michele Aramini, Introduzione alla Bioetica, Milano 2009, pp. 466-

467) 

 

Il tema dell‟eutanasia ha caratterizzato il dibattito intellettuale, 

etico e scientifico non solo oggi, in cui viviamo in un‟epoca di grande 

relativismo e di estrema fluidità dei valori, ma anche nei secoli passati 

e, soprattutto, nell‟antichità. Anzi, quella dell‟eutanasia è una 

questione così antica che non può essere considerata come una pratica 



 

3 
 

nuova del XX e del XXI secolo, quanto una cattiva abitudine che 

risale, più o meno, alla notte dei tempi
1
.  

Il filosofo greco Platone, nel libro III della Repubblica, 

invitava ad abbandonare al loro destino le persone fisicamente o 

psichicamente deboli (bambini, deformi, vecchi, malati cronici, affetti 

da malattie mentali e giudicati inguaribili) per migliorare la specie e 

per sgravare la società dalle spese di mantenimento e di assistenza. In 

questo passo, dunque, il filosofo così scriveva: “Pertanto stabilirai per 

legge nella città una medicina e un‟arte giudiziaria nelle forme che 

abbiamo descritto, in maniera che curino soltanto i cittadini validi nel 

corpo e nell‟anima e, quanto agli altri, i medici lascino morire coloro 

che presentano difetti fisici, i giudici sopprimano coloro che sono 

guasti e incurabili nell‟anima”. 

Sempre Platone nel V libro della Repubblica (460b-c), a 

proposito dei neonati deformi, così scriveva
2

: “Dunque, le 

commissioni di magistrati preposte si prendano cura anche dei figli 

che di volta in volta nasceranno – siano esse composte di uomini o di 

donne o di uomini e donne – le magistrature sono infatti comuni, per 

così dire, sia alle donne che agli uomini. (460 c) [Queste 

commissioni], prendendo in consegna i figli dei migliori […] li 

porteranno in un asilo, presso alcune nutrici che abitano in luoghi 

isolati della città; i figli dei peggiori, e anche qualche figlio dei 

migliori, ma storpio o mutilato, li nasconderanno, come si conviene, in 

un luogo inaccessibile e sconosciuto”. 

                                                             
1 Su questo cf. G. PELLICCIA, L’eutanasia ha una storia?, in AA.VV., Morire sì, ma 

quando?, Roma 1977, pp. 68-96. 
2 (460 b) Οὐκοῦν καὶ ηὰ ἀεὶ γιγνόμενα ἔκγονα παπαλαμβάνοςζαι αἱ ἐπὶ ηούηυν 

ἐθεζηηκςῖαι ἀπσαὶ εἴηε ἀνδπῶν εἴηε γςναικῶν εἴηε ἀμθόηεπα -κοιναὶ μὲν γάπ πος 

καὶ ἀπσαὶ γςναιξί ηε καὶ ἀνδπάζιν – […]. (460c). Τὰ μὲν δὴ ηῶν ἀγαθῶν […], 

λαβοῦζαι εἰρ ηὸν ζηκὸν οἴζοςζιν παπά ηιναρ ηποθοὺρ συπὶρ οἰκούζαρ ἔν ηινι μέπει 

ηῆρ πόλευρ· ηὰ δὲ ηῶν σειπόνυν, καὶ ἐάν ηι ηῶν ἑηέπυν ἀνάπηπον γίγνηηαι, ἐν 

ἀποππήηῳ ηε καὶ ἀδήλῳ καηακπύτοςζιν ὡρ ππέπει. 



 

4 
 

Contrariamente alle posizioni platoniche, lo stesso 

Giuramento di Ippocrate impegnava coloro che praticavano l‟arte 

medica a mantenere il seguente impegno: “Regolerò il tenore di vita 

per il bene dei malati secondo le mie forze e il mio giudizio, mi 

asterrò dal recar danno e offesa
3
. Non somministrerò ad alcuno, 

neppure se richiesto, un farmaco mortale, né suggerirò un tale 

consiglio; similmente a nessuna donna io darò un medicinale 

abortivo
4
”. In modo ancora più efficace, la traduzione moderna del 

giuramento recita: “[giuro] di non compiere mai atti finalizzati a 

provocare la morte; di non intraprendere né insistere in procedure 

diagnostiche e interventi terapeutici clinicamente inappropriati ed 

eticamente non proporzionati, senza mai abbandonare la cura del 

malato
5
”. Anche nel mondo romano, a fronte di voci favorevoli 

all‟eutanasia, soprattutto per utilità politica, non mancarono altre che 

la condannavano fermamente. La più autorevole di tutte fu soprattutto 

quella di Cicerone che nel Somnium Scipionis scriveva: “[…] tu, o 

Publio, e tutti gli uomini giusti dovete conservare nella prigione del 

corpo e non dovete allontanarvi dalla vita degli uomini senza il 

comando di quel dio dal quale la vita vi è stata data, per non dare 

l‟impressione di voler sottrarvi a quella missione umana che dal dio vi 

è stata assegnata
6
”.  

In ambito cristiano l‟eutanasia è stata fin dalle origini 

condannata, in quanto paragonata al suicidio o all‟omicidio e, dunque, 

                                                             
3  «[Ὄμνςμι] Διαιηήμαζί ηε σπήζομαι ἐπ' ὠθελείῃ καμνόνηυν καηὰ δύναμιν καὶ 

κπίζιν ἐμὴν, ἐπὶ δηλήζει δὲ καὶ ἀδικίῃ εἴπξειν».  
4  «Οὐ δώζυ δὲ οὐδὲ θάπμακον οὐδενὶ αἰηηθεὶρ θανάζιμον, οὐδὲ ὑθηγήζομαι 

ξςμβοςλίην ηοιήνδε. Ὁμοίυρ δὲ οὐδὲ γςναικὶ πεζζὸν θθόπιον δώζυ. Ἁγνῶρ δὲ καὶ 

ὁζίυρ διαηηπήζυ βίον ηὸν ἐμὸν καὶ ηέσνην ηὴν ἐμήν». 
5 Cfr. http://www.ordinedeimedicims.org/Giuramento.php  
6
 Cf, Cicerone, Somnium Scipionis  III, 7: Quare et tibi, Publi, et piis omnibus 

retinendus animus est in custodia corporis nec iniussu eius, a quo ille est vobis 

datus, ex hominum vita migrandum est, ne munus humanum assignatum a deo 

defugisse videamini. 

http://www.ordinedeimedicims.org/Giuramento.php


 

5 
 

la sua pratica è stata sostanzialmente equiparata al quinto 

comandamento: non uccidere. Scrive, in proposito p. Enzo Redolfi
7
: 

“la vita è il dono più prezioso che il Signore ha dato all'uomo. Gli è 

stata affidata come un capitale da investire, per produrre frutti di vita 

eterna (Parabola dei talenti: Vangelo di Matteo 25,14-30). La vita ha 

un valore immenso che solo l'uomo terreno possiede, non gli angeli 

celesti poiché essi non hanno corpo. Attraverso il tempo della prova 

l'uomo ha la possibilità di guadagnarsi l'eternità della gloria. Solo Dio 

ha il potere sulla vita e sulla morte. Uccidere è una mancanza di 

giustizia e di amore, sia nei riguardi del Padre che ama le sue creature, 

sia nei riguardi delle creature che sono amate dal Padre. Dice il 

Signore: "Prima di formarti nel grembo materno, ti conoscevo, prima 

che tu uscissi alla luce, ti avevo consacrato" (Libro del profeta 

Geremia 1,5); declama il Salmo 138: "Non ti erano nascoste le mie 

ossa quando venivo formato nel segreto, intessuto nelle profondità 

della terra. Ancora informe mi hanno visto i tuoi occhi e tutto era 

scritto nel tuo libro; i miei giorni erano fissati, quando ancora non ne 

esisteva uno" (Salmo 138,15-16); insegna il Catechismo: "Solo Dio è 

il Signore della vita dal suo inizio alla sua fine: nessuno, in nessuna 

circostanza, può rivendicare a sé il diritto di distruggere direttamente 

un essere umano innocente" (Catechismo della Chiesa Cattolica 

2258). Uccidere è mancare all'amore. Mancanza di amore verso Dio, 

al quale viene tolto il diritto esclusivo su ogni vita. Mancanza di 

amore verso il prossimo, uccidendolo corporalmente, moralmente o 

spiritualmente. Mancanza di amore verso se stessi, privandosi della 

grazia: „Tutto ciò che è contro la vita stessa, come qualunque genere 

di omicidio, genocidio, aborto, eutanasia e il suicidio volontario; tutto 

ciò che viola l'integrità della persona umana, il tentativo di violentare 

                                                             
7 Cf. http://rosarioonline.altervista.org/index.php/santorosario/sezione/it/meditazione/866  

http://rosarioonline.altervista.org/index.php/santorosario/sezione/it/meditazione/866


 

6 
 

perfino gli animi, tutto ciò che offende la dignità personale; tutte 

queste cose e altre simili sono vergognose e, mentre degradano la 

civiltà umana, deturpano più quelli che così si comportano che coloro 

che subiscono l'ingiustizia, e sono gravemente contrarie all'onore del 

Creatore‟ (Concilio Vaticano II, La Chiesa nel mondo contemporaneo 

27,3). La vita è un diritto inviolabile: „La vita umana deve essere 

rispettata e protetta in modo assoluto fin dal momento del 

concepimento. Dal primo istante della sua esistenza, l'essere umano 

deve vedersi riconosciuti i diritti della persona, tra i quali il diritto 

inviolabile di ogni essere innocente alla vita‟ (Catechismo della 

Chiesa Cattolica 2270)”. 

L‟eutanasia rientra, dunque, nei peccati riconducibili al quinto 

comandamento e può essere considerata come un “intervento della 

medicina diretto ad attenuare i dolori della malattia e dell‟agonia […], 

anche con il rischio di sopprimere prematuramente la vita
8

”. 

L‟avvento del Cristianesimo ha segnato, come si è visto, un 

importante momento di svolta anche in tema di eutanasia, con il 

rifiuto, manifestato fin dalle sue origini, di tale pratica, in coerenza 

con il principio della sacralità e della inviolabilità della vita umana dal 

concepimento fino alla morte.  

Nel corso dei secoli successivi alla nascita e all‟affermarsi 

della nostra fede, per molto tempo non si registrarono particolari 

novità in merito alla riflessione su questo tema
9
.  

 

 

 

 

                                                             
8  Cf. SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione 

sull’eutanasia, , 5 maggio 1980, n. 2. 
9 Cf. E. SGRECCIA, Manuale di bioetica, vol. I, Milano 1999, p. 716. 



 

7 
 

Aktion T4: l’eutanasia nazista 

 

Dal sito: http://www.amicidilazzaro.it/index.php/dalleugenetica-allo-sterminio-nazista/ 

La pratica dell‟eutanasia ritornò tristemente in auge con il 

nazismo. In particolare, tra il 1939 ed il 1941, vennero eliminate circa 

settantamila vite umane, considerate “indegne di essere vissute
10

”, di 

persone affette da malattie genetiche inguaribili, o da handicap 

                                                             
10

 L‟espressione vita indegna di essere vissuta (in tedesco Lebensunwertes Leben) 

attiene alla denominazione, tipica della Germania nazista, di determinati categorie di 

persone a cui, secondo il regime hitleriano aveva deciso di non concedere il diritto 
alla vita. In queste categorie rientravano coloro che erano affetti da gravi problemi di 

salute e quelli che erano ritenuti inferiori rispetto alla razza germanica. Il programma 

Aktion T4, ufficialmente adottato nel 1939 da Adolf Hitler, prevedeva in particolare: 

1)la sterilizzazione forzata ma non solo, anche nei confronti degli omosessuali; 2) 

l'uccisione dei bambini "deteriorati" (inutili e abbandonati) negli ospedali; 3) 

l'uccisione degli adulti "deteriorati/degenerati", in gran parte raccolti dagli ospedali 

psichiatrici, utilizzando il monossido di carbonio. Il programma Aktion T4 fu alla 

base anche della successiva “soluzione finale” che caratterizzerà, in particolare, lo 

sterminio nazista degli Ebrei. Su questo aspetto, cf. HENRY FRIEDLANDER, Le origini 

del genocidio nazista dall’eutanasia alla soluzione finale, Roma 1997 [New York 

1995] e C.R. BROWNING, Verso il genocidio. Come è stata possibile la soluzione 

finale, Milano 1998 [New York 1992]. 



 

8 
 

mentali. Questo numero così elevato di esecuzioni a freddo fu il 

risultato di una cinica e tragica pianificazione che andò sotto il nome 

di Aktion T4. L‟espressione T4 era l'abbreviazione di 

“Tiergartenstrasse 4”, cioè della via e del numero civico di Berlino 

presso il cui indirizzo era situato il quartier generale dalla 

Gemeinnützige Stiftung für Heil- und Anstaltspflege, l'Ente pubblico 

per la salute e l'assistenza sociale.  

 

Dal sito: https://www.alamy.it/foto-immagine-partito-nazista-poster-che-mostra-il-

modo-in-cui-i-disabili-costano-denaro-e-promozione-di-eugenetica-e-di-eutanasia-dei-
disabili-il-t4-programma-47606550.html. 

Si venne a conoscenza di questa pianificazione di morte 

soprattutto attraverso gli atti del processo di Norimberga (novembre 

1945-ottobre 1946) contro i nazisti coinvolti nelle atrocità della 

seconda guerra mondiale e, soprattutto, nella Shoah.  

 



 

9 
 

 Illuminante risulta, in particolare, il documento 

No.426, Affidavit concerning the Nazi administrative system, the 

euthanasia program, and the sterilization experiments (Affidavit 

riguardante il sistema amministrativo nazista, il programma di 

eutanasia e gli esperimenti di sterilizzazione, del 10 ottobre del 1946, 

contro gli imputati Viktor Brack e Karl Brandt
11

). 

 

Casi di eutanasia nel XX secolo 

 

Altri esempi significativi di eutanasia, sempre nel XX secolo, 

furono i seguenti: 

1. nel 1924 lo scrittore Franz Kafka obbligò il suo medico, 

Robert Klopstock a procuragli la morte per porre fine ai 

dolori causatigli dalla tisi, esclamando “sei un assassino se 

non mi uccidi
12

” 

2. nel 1962, in Belgio, i coniugi Vandeput uccisero la loro 

piccola figlia, focomelica, e furono successivamente assolti 

da un tribunale belga 

3. nel 1970, a Roma, il trentenne Livio Davani 

portò via dall‟ospedale il figlio Ivano di circa 24 giorni, 

nato senza gambe e senza quattro dita e, dopo aver vagato, 

per ore nelle vie di Roma con in braccio il figlioletto, in 

preda alla disperazione, lo buttò nel Tevere dal ponte 

                                                             
11  Il documento è integralmente scaricabile, in formato pdf il sito 

http://nuremberg.law.harvard.edu/documents e, in particolare cliccando sul link:  

http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-concerning-the-

nazi?q=evidence:no*#p.1  
12 Cf. F. ANTONELLI, Per morire vivendo. Psicologia della morte3, Roma 1990, p. 

168. 

http://nuremberg.law.harvard.edu/documents
http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-concerning-the-nazi?q=evidence:no*#p.1
http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-concerning-the-nazi?q=evidence:no*#p.1


 

10 
 

Flaminio. Questa vicenda divise la città. La magistratura fu 

comprensiva nei confronti del genitore che venne assolto. 

La benevolenza della magistratura, nei casi dei due bambini soppressi 

dai genitori, trovò la sua giustificazione nell‟argomentazione dell‟ 

“uccisione pietosa”, di cui si sono avuti, dal 1989 ad oggi, più di 

quaranta casi
13

 a cui hanno fatto seguito verdetti indulgenti da parte 

della magistratura. Spesso si è preteso di associare il motivo della 

“giustificazione pietosa” con la supposta volontà di garantire il “diritto 

a morire con dignità”. Così, un gruppo di scienziati, legati ad una 

matrice eccessivamente scientista e razionalista che concepiva l‟uomo 

come “arbitro di sé e che non ha altro riferimento che la ragione 

scientifica” – in quanto come “sorto per caso in universo sorto per 

caso” –, pubblicò sul periodico The Humanist del luglio 1974 il 

seguente “Manifesto” a favore dell‟eutanasia: “Affermiamo che è 

immorale tollerare, accettare o imporre la sofferenza. Crediamo nel 

valore e nella dignità dell’individuo; ciò implica che lo si tratti con 

rispetto e lo si lasci libero di decidere ragionevolmente della propria 

sorte. In altri termini, bisogna fornire il mezzo di morire dolcemente, 

facilmente a quanti sono afflitti da un male incurabile o da lesioni 

irrimediabili, giunti all’ultimo stadio. Non può esservi eutanasia 

umanitaria all’infuori di quella che provoca una morte rapida, 

indolore ed è considerata come un beneficio dell’interessato. È 

crudele e barbaro esigere che una persona venga mantenuta in vita 

contro il suo volere e che le si rifiuti l’auspicata liberazione quando la 

sua vita ha perduto qualsiasi dignità […]. La sofferenza inutile è un 

male che dovrebbe essere evitato nelle società civilizzate […]. 

                                                             
13

 Cf. B.J. POLLARD, The challenge of Euthanasia, Bedford 1994, citato anche in E. 

SGRECCIA, Manuale di Bioetica, op. cit., p. 722. Brian Pollard, dottore anestesista 

australiano, fondò e diresse, dal 1982, uno dei primi centri di cure palliative in 

Australia. Nella sua opera The Challenge of Euthanasia, egli conduce 

un'opposizione molto forte all'eutanasia legalizzata in Australia. 



 

11 
 

Facciamo appello all’opinione pubblica illuminata, affinché superi i 

tabù tradizionali e abbia comprensione delle sofferenze inutili al 

momento della morte. Ogni individuo ha il diritto di vivere con 

dignità, ha anche il diritto di morire con dignità”.  

 In merito a questo manifesto, è doveroso precisare che anche la 

Chiesa è consapevole del fatto che non è né umano né cristiano 

obbligare il malato a trattamenti e a sofferenze inefficaci. In altri 

termini, non è giusto imporre ciò che viene definito accanimento 

terapeutico, ma è anche vero che una persona spesso chiede la morte 

perché vive nella solitudine la sua malattia e la sua sofferenza o 

perché non vuole “essere di impaccio” per familiari e parenti. È 

proprio in queste circostanze che serve un grande aiuto a comprendere 

il significato alla vita e a trovare quella giusta solidarietà che può 

infrangere il muro di solitudine in cui i malati spesso vengono a 

trovarsi
14

. 

 

L’eutanasia oggi: matrici socio-culturali e vicende 

clamorose 

 

Possiamo sicuramente affermare che oggi il termine e la 

pratica dell‟eutanasia non si ricollegano al concetto della purezza della 

razza che aveva, invece, caratterizzato il programma T 24 della 

Germania nazista. Si può, semmai, parlare di conseguenze e sviluppi 

della medicina moderna, soprattutto di quella relativa alle fasi 

terminali della vita umana. L‟eutanasia viene oggi scambiata come 

diritto della persona a “programmare la propria vita e la propria 

                                                             
14 Cf. https://it.zenit.org/articles/il-principio-di-autonomia-e-l-inizio-dell-eutanasia/ 

https://it.zenit.org/articles/il-principio-di-autonomia-e-l-inizio-dell-eutanasia/


 

12 
 

morte
15

”, assumendo, nel caso specifico, la forma di eutanasia 

volontaria o di “suicidio assistito.  

La questione dell‟eutanasia viene posta, come avremo modo di 

vedere in seguito, anche per ciò che attiene ai neonati affetti da gravi 

malformazioni. È la cosiddetta “eutanasia neonatale
16

”  involontaria, o 

anche eutanasia imposta, in quanto non fondata sul consenso della 

persona alla quale viene praticata e, il più delle volte, neppure sul 

consenso dei familiari. 

Un primo aspetto fondamentale da tenere in considerazione, 

almeno sul piano terminologico, riguarda l‟etimologia stessa del 

termine. “Eutanasia” deriva dall‟avverbio greco “eu” (εὖ)= bene, e dal 

sostantivo “thànatos”(θάναηορ) = morte. Nella sua accezione 

originaria, dunque, eutanasia significa “morir bene”, che è stato, di 

volta in volta, erroneamente interpretato come “dolce morte” o “buona 

morte”. Dal punto di vista scientifico e tecnico, per eutanasia si 

intende «l‟intervento intenzionalmente programmato per interrompere 

in maniera indiretta e primaria una vita, quando si trova in particolari 

condizioni di sofferenza o di inguaribilità o di prossimità alla 

morte
17

». In ogni caso, come afferma M. Amarini, l‟eutanasia “rientra 

nella categoria dell‟omicidio” sia pur “con una fattispecie autonoma in 

quanto viene uccisa una persona gravemente malata
18

. 

 

Le vicende sopra riportate
19

 dei due bambini soppressi dai 

genitori negli anni ‟60 -‟70 sembrano anticipare, sia pur in contesti 

                                                             
15 Cf. M. ARAMINI, Introduzione alla Bioetica3, Milano 2009, p. 411. 
16 Cf. ibidem, p. 411. 
17 Per questa definizione cf. ibidem, p. 412. Si vedano anche: G. PERICO, Problemi di 

etica sanitaria, Milano 1992, p. 138; M. CUYAS, Eutanasia. L’etica, la libertà e la 

vita, Casale Monferrato 1989;  P. CATTORINI, Qualità di vita negli ultimi istanti, in 

«Medicina e Morale», n. 2, 1989, p. 273 ss. 
18

 Cf. M. ARAMINI, op. cit., p. 412. 
19 Cf. infra, p. 9. 



 

13 
 

diversi, le tragiche storie dei bimbi inglesi Charlie Gard e Alfie Evans, 

cronologicamente assai più vicine a noi. Anche in questi due ultimi 

casi gli adulti hanno deciso al posto dei piccoli, ma con un‟unica 

fondamentale differenza. Se nel 1962 e nel 1970 furono i genitori a 

prendere la decisione di porre fine alla vita dei bambini e la 

magistratura si era “limitata” ad avere un atteggiamento comprensivo 

e indulgente, nelle due vicende di Charlie Gard e di Alfie Evans, 

maturate tra il 2016 e il 2018, le parti si sono diametralmente 

rovesciate: i genitori hanno, infatti, ingaggiato una dura, quanto vana, 

battaglia per tenere in vita i propri figli contro i medici che ne hanno 

decretato la fine e contro la magistratura che, respingendo i vari ricorsi 

delle due famiglie, si sono schierate  dalla parte della medicina 

ufficiale. Tali decisioni sembrano aver sostanzialmente decretato una 

istituzionalizzazione dell‟eutanasia neonatale, o involontaria o, anche, 

eutanasia sociale
20

” 

 

                                                             
20 Cf. M. ARAMINI, op. cit., p. 411.  



 

14 
 

Charlie Gard 

 

 

Cfr. https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-sei- mesi-dalla-
morte.html 

 

Al momento della nascita, il 4 agosto del 2016, Charlie era 

perfettamente sano. Dopo circa un mese, il padre e la madre, Chris 

Gard e Connie Yates, constatarono che il piccolo si muoveva a fatica 

e, certamente, in modo assai più lento del normale. I medici gli 

diagnosticarono una malattia genetica rara, una forma di sindrome da 

deplezione
21

 del Dna mitocondriale, malattia che provocò al piccolo 

Charlie un graduale, ma irreversibile, indebolimento dei muscoli e 

conseguenti danni cerebrali. Già nell‟ottobre del 2016 si 

manifestarono difficoltà respiratorie: Charlie fu ricoverato al Great 

Ormond Street Hospital
22

, dove fu tenuto in vita con macchinari che 

lo aiutavano a respirare e ad assorbire sostanze nutritive. A gennaio 

                                                             
21  Il termine deplezione, dal verbo latino depleo, deples , deplevi , depletum , 

deplere, “svuotare”, indica nel linguaggio medico uno svuotamento o riduzione 

“della quantità di liquido o di un componente generale dell‟organismo, o anche, con 

riferimento a un particolare organo, del contenuto di una determinata sostanza 

organica” (cf. http://www.treccani.it/vocabolario/deplezione/). Sulle forme di 

“deplezione del dna mitocondriale, sui sintomi e sulle possibili cure, cf: 

http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-deplezione-del-

dna-mitocondriale . 
22 È un ospedale pediatrico ubicato nel quartiere londinese di Bloomsbury. 

https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-sei-%20mesi-dalla-morte.html
https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-sei-%20mesi-dalla-morte.html
http://www.treccani.it/vocabolario/deplezione/
http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-deplezione-del-dna-mitocondriale
http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-deplezione-del-dna-mitocondriale


 

15 
 

del 2017 i genitori di Charlie iniziarono una campagna di 

crowdfunding, cioè di finanziamento collettivo, per portarlo negli Stati 

Uniti e praticargli una terapia sperimentale.  

I dottori del Grand Ormond Street Hospital, in totale spregio 

al volere dei genitori, si opposero, affermando che quella  terapia non 

avrebbe migliorato la qualità di vita del piccolo Charlie. Anche la 

giustizia dei tribunali britannici diede ragione ai medici dell‟ospedale 

pediatrico e, l‟8 giugno del 2017, la Corte europea dei diritti 

dell‟uomo respinse definitivamente l‟appello dei genitori). I medici 

furono implacabili anche quando, perduta ogni speranza, Chris Gard e 

Connie Yates chiesero di poter portare Charlie a casa per staccargli lì i 

macchinari che lo mantenevano in vita.  

 

Viene, a questo punto spontaneo chiedersi: e se al piccolo 

Charlie fosse stata consentito di accedere a quella terapia sperimentale 

negli Stati Uniti? Non ci sarebbe stata qualche possibile speranza in 

più? Può uno Stato della moderna Europa Occidentale impedire a 

familiari e genitori di esperire tutte le possibili cure, anche all‟estero, 

per il proprio figlio? 

 



 

16 
 

Save Charlie Gard 

 

Intorno alla vicenda del piccolo Charlie si aprì, come era 

inevitabile, un ampio dibattito di carattere etico, giuridico e politico. 

Emblematiche e significative furono, a tal proposito, le parole del 

card. Gualtiero Bassetti, presidente della Cei e arcivescovo di Perugia: 

«Penso alla vita fragilissima del piccolo Charlie Gard a cui va tutta la 

nostra attenzione, riflessione e preghiera. Come ha detto papa 

Francesco, „la vita si difende sempre anche quando è ferita dalla 

malattia‟. Non esiste una vita non degna di essere vissuta. Altrimenti è 

la “cultura della scarto
23

”».  

 

Save Alfie Evans 

Altrettando drammatica fu la vicenda del piccolo Alfie Evans, 

di cui l‟immagine
24

 qui di seguito riprodotta descrive in modo efficace 

le diverse tappe che lo condussero alla morte. Il 28 aprile 2018 Alfie 

Evans morì, dopo che, il giorno precedente, era venuta meno anche la 

                                                             
23

 Cf. https://www.avvenire.it/papa/pagine/francesco-al-fianco-dei-genitori-di-charlie  
24 Per l‟immagine e le informazioni ad essa correlate, cf: https://www.avvenire.it/famiglia-e-

vita/pagine/le-tappe-alfie-evans . 

https://www.avvenire.it/papa/pagine/francesco-al-fianco-dei-genitori-di-charlie


 

17 
 

possibilità di un suo possibile trasferimento a Roma presso l‟Ospedale 

Bambin Gesù che aveva dato la disponibilità ad accoglierlo e curarlo. 

 

 

Cf. https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-latest-update-
news-dad-Charlie-Gard 

Il nostro Paese aveva, del resto, concesso la cittadinanza italiana al 

piccolo il 23 aprile, nella speranza di agevolarne il trasferimento in 

Italia. Rispetto alla vicenda del piccolo Charlie, ciò che colpì 

l‟opinione pubblica nel caso di Alfie fu che anche quando, il 24 aprile 

https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-latest-update-news-dad-Charlie-Gard
https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-latest-update-news-dad-Charlie-Gard


 

18 
 

dello scorso anno, vennero staccati le macchine per la respirazione, il 

bambino continuò a vivere per diverse ore, al punto che i medici 

furono costretti a idratarlo di nuovo. Disperato fu l‟ultimo grido del 

padre di Alfie: «Alfie è sdraiato sul letto con un litro di ossigeno che 

entra nei suoi polmoni e il resto è lui. Alcuni dicono che è un 

miracolo, non è un miracolo, è una diagnosi errata». 

 

 In entrambi questi due casi sopra riportati i giudici hanno 

ostacolato i genitori anche nel loro estremo e disperato tentativo di 

trasportare il figlio al Bambin Gesù di Roma (che si era dichiarato 

disponibile al ricovero per entrambi i bambini), “anche se vi erano 

prove che quello spostamento non avrebbe fatto soffrire i due 

bambini
25

”. 

 

                                                             
25  Cf. https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-allesame-di-

alfie. 

https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-allesame-di-alfie
https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-allesame-di-alfie


 

19 
 

 

Dal sito: https://www.steadfastonlus.org/tag/charlie-gard/ 

 

I giudici in varie sentenze si sono appellati al criterio del «migliore 

interesse» dei piccoli per sostenere che dovessero rimanere in Gran 

Bretagna. La vicenda giudiziaria di questi due bambini può costituire 

un precedente, nel sistema della common Law inglese, che potrebbe 

spingere i giudici ad opporsi allo spostamento di un figlio da un 

ospedale all‟altro anche quando da tale trasferimento non dovessero 

risultarne compromesse le condizioni di salute. 

  

Figura 1Dal sito: https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/il-punt-

34033d61a54e4081894080a27f36710e 

https://www.steadfastonlus.org/tag/charlie-gard/


 

20 
 

Il dibattito scaturito da queste due vicende ha portato alla 

presentazione di una proposta di legge, la Charlie’s Law. La sua 

approvazione è finalizzata a impedire che il parere dei medici prevalga 

su quello dei genitori, “a meno che sia lesa la salute fisica e 

psicologica del bambino
26

” e a non consentire che cliniche e ospedali 

“tengano prigionieri” dei bambini, negando loro la possibilità di cure 

importanti. In tal modo, i genitori non si troverebbero più a sostenere 

una lotta impari contro la giustizia per garantire al proprio figlio le 

cure necessarie, anche con un eventuale trasferimento in un altro 

ospedale. 

Eutanasia oggi: le varie tipologie 

 

Esistono diverse tipologie e diversi volti dell‟eutanasia. Si può parlare 

in primo luogo di eutanasia attiva ed eutanasia passiva. 

 

Figura 2Dal sito: https://www.lumsanews.it/leutanasia-nel-mondo-europa-si-puo-4-
paesi-lolanda-capofila-mondiale/ 

 

                                                             
26 Cf. https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-legge-per-

evitare-nuove-tragedie/ . 

https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-legge-per-evitare-nuove-tragedie/
https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-legge-per-evitare-nuove-tragedie/


 

21 
 

- Eutanasia attiva: presuppone l‟intervento diretto e 

programmato, mirante a mettere fine, con mezzi, per così dire 

non dolorosi, alla vita di una persona, considerata in fase 

terminale e accompagnata da gravi sofferenze. 

- Eutanasia passiva: si fonda sull‟omissione di un soccorso. 

Equivale, di fatto all‟ astenersi dal somministrare al malato, i 

mezzi clinici essenziali per tenerlo in vita.   

- Suicidio assistito: corrisponde all‟aiuto medico ed 

amministrativo “offerto” a un malato che ha deciso di morire  

È, inoltre, possibile operare una ulteriore distinzione tra eutanasia 

eugenetica, eutanasia criminale, eutanasia sperimentale, eutanasia 

profilattica, eutanasia solidaristica ed eutanasia psicologica 

 

Dal sito: https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-
eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation 

 

https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation
https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation


 

22 
 

L’eutanasia eugenetica consiste nella eliminazione programmata di 

persone deformi. Essa è ispirata al principio biologico della selezione 

naturale, in virtù della quale l‟individuo più debole rappresenta un 

peso e un danno per la comunità ed è comunque destinato a perire. 

L‟eutanasia economica è alla base dell‟eliminazione delle persone 

affette da malattie incurabili, invalide ed anziane non più produttive, 

al fine di “risparmiare” sui costi sanitari e di concentrare gli sforzi 

medici su coloro che possono ancora essere utili alla società. 

L‟eutanasia criminale è l‟uccisione indolore di persone socialmente 

pericolose.  

L‟eutanasia sperimentale comporta l‟uccisione indolore, effettuata 

nel nome del progresso della scienza a scopo sperimentale, di persone 

gravemente ammalate o terminali.  

L’eutanasia profilattica si basa sull‟ eliminazione indolore di 

individui colpiti da malattie gravi ed estremamente contagiose, al fine 

di evitare il contagio.  

L’eutanasia solidaristica consiste nell‟uccisione indolore di persone 

umani malate allo stadio terminale o cerebro-lese per salvare altre 

vite. A questo profilo di eutanasia si ricollega la pratica dei trapianti di 

organi.  

L’eutanasia psicologica è determinata dall‟emarginazione e 

dall‟isolamento del paziente terminale 

1. da parte di familiari, poiché incapaci di affrontare con la 

dovuta forza d‟animo la terribile malattia del proprio 

congiunto  

2. da parte del personale sanitario quando non appare più 

motivato dalla possibilità terapeutiche efficaci  

3. da parte degli operatori sanitari e dei familiari, per la loro 

inadeguatezza nel costruire un dialogo franco con il malato, in 

merito alla sue gravi condizioni
27

 . 

                                                             
27

 Cf., G. RUSSO,  Le nuove frontiere della Bioetica clinica, Torino 1996, pp. 39-41. 

Si veda anche S. MAZZAGLIA, Eutanasia, diritto a vivere e a morire, Roma 2011, pp. 

32-33. 



 

23 
 

Eutanasia oggi: cenni giuridici 

 

In Europa l‟eutanasia è legale in Belgio e in Olanda. 

Nel nostro Paese, sul piano legislativo, l‟eutanasia è equiparata all‟ 

omicidio. Nell‟articolo 575 del Codice Penale leggiamo: “rticolo 575. 

Chiunque cagiona la morte di un uomo è punito con la reclusione non 

inferiore ad anni ventuno”. 

Nell‟articolo 579 del codice penale, inoltre, leggiamo che “chiunque 

causi la morte di un uomo con il consenso di lui, è punito con la 

reclusione da 6 a 15 anni”. La stessa pena è prevista per il suicidio 

assistito con la seguente formula: “Se si fornisce ad un ammalato un 

veleno che il paziente ingerisce da solo, si commette omicidio del 

consenziente”. L‟articolo 580 prevede delle sanzioni penali anche nel 

caso dell‟istigazione al suicidio. 

Sanzioni penali sono previste anche dall‟articolo 580 nel caso di 

istigazione ed aiuto al suicidio. Il codice italiano di deontologia 

medica afferma: “In nessun caso, anche se richiesto dal paziente o dai 

suoi familiari, il medico deve attivare mezzi, tesi ad abbreviare la vita 

di un ammalato. Tuttavia nel caso di malattia e prognosi sicuramente 

infausta, il medico può limitare la propria opera all‟assistenza morale 

ed alla prescrizione ed esecuzione della terapia atta a risparmiare al 

malato inutili sofferenze
28

”.  

 Recentemente, il 14 dicembre 2017, il Parlamento italiano ha 

approvato la legge sul testamento biologico, recante “Norme in 

materia di consenso informato e di dichiarazioni di volontà anticipate 

nei trattamenti sanitari”. In base a questa legge, ciascun individuo ha 

la possibilità di esprimere le sue “Disposizioni Anticipate di 

Trattamento” (DAT)  e di richiedere di non essere rianimati o intubati, 

e di non essere sottoposti a trattamenti terapeutici quando ci si trovi in 

uno vegetativo o d‟incoscienza. Le Disposizioni anticipate di 

trattamento possono essere scritte a mano o al computer, o registrate. 

                                                             
28 Cf., Codice Italiano di Deontologia medica, art. 40. 



 

24 
 

È fondamentale che siano firmate dinanzi a un notaio o a un pubblico 

ufficiale.  

Secondo la definizione del Comitato Nazionale per la Bioetica, il 

“Testamento biologico” o “Dichiarazioni Anticipate di Trattamento” è 

“un documento con il quale una persona, dotata di piena capacità, 

esprime la sua volontà circa i trattamenti ai quali desidererebbe o non 

desidererebbe essere sottoposta nel caso in cui, nel corso di una 

malattia o a causa di traumi improvvisi, non fosse più in grado il 

proprio consenso o il proprio dissenso informato
29

” 

 A distanza di circa due anni dalla sua approvazione, questa 

legge continua a far registrare forti perplessità perché condiziona 

pesantemente il rapporto di fiducia tra medico e paziente; mette il 

paziente nella condizione di dover produrre le sue disposizioni di 

anticipo trattamento quando è in piena salute, senza adeguate 

informazioni e, il più delle volte, molti anni prima che possa insorgere 

una malattia che giustifichi quanto da lui precedentemente dichiarato 

nel Testamento biologico; vincola il medico ad eseguire le 

disposizioni del paziente, in palese contraddizione anche con il 

Giuramento di Ippocrate, a cui si è già accennato. 

Eutanasia oggi: il magistero della Chiesa 

 

La Chiesa Cattolica ha sempre posto al centro della sua attenzione “la 

dignità e la sacralità della vita umana dal concepimento alla morte 

naturale”, da cui scaturisce l‟inviolabilità della vita di ciascun 

individuo
30

. L‟uomo al quale è stata conferita la più alta dignità 

                                                             
29

 Cf. COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Dichiarazioni anticipate di 

trattamento, Roma 2003. 
30 Cf. Lettera Enciclica Evangelium Vitae del Sommo Pontefice Giovanni Paolo II ai 

vescovi, ai presbiteri e ai diaconi, ai religiosi e alle religiose ai fedeli laici e a tutte 



 

25 
 

rispetto a tutte le altre creature terrene, è stato creato a immagine e 

somiglianza di Dio ed è sempre grande agli occhi del Signore, 

nonostante le numerose fragilità e debolezze che non sempre lo 

mettono al riparo dalle tentazioni e dal peccato. Proprio in virtù di tale 

dignità e di tale grandezza, la vita degli uomini è sempre un valore 

inestimabile ed incommensurabile e solo il Signore, l‟ Α e l‟ Ω, 

principio e fine di tutte le cose, può disporre dei tempi del nascere e de 

morire di ciascuno di noi. Ogni vita, dunque, anche quella vegetativa o 

quella caratterizzata da handicap o da ritardi psichici e mentali, è 

degna di essere vissuta ed ha il suo grande valore.  

 “Solo Dio è il Signore della vita dal suo inizio alla sua fine: 

nessuno, in nessuna circostanza, può rivendicare a sé il diritto di 

distruggere direttamente un essere umano innocente
31

”. “Niente e 

nessuno può autorizzare l’uccisione di un essere umano innocente, 

feto o embrione che sia, bambino o adulto, vecchio, ammalato 

incurabile o agonizzante. Nessuno, inoltre, può richiedere questo 

gesto omicida per se stesso o per un altro affidato alla sua 

responsabilità, né può acconsentirvi esplicitamente o implicitamente. 

Nessuna autorità può legittimamente imporlo né permetterlo. Si tratta, 

infatti, di una violazione della legge divina, di una offesa alla dignità 

della persona umana, di un crimine contro la vita, di un attentato 

contro l’umanità”
32

.  

 Fatta salva ogni opposizione a qualsiasi forma di accanimento 

terapeutico – considerato moralmente non lecito in quanto prevede 

forme di trattamenti sanitari spropositati per un paziente e, dunque, 

non miranti al suo vero interesse – e tutelando, come eticamente 
                                                                                                                                               
le persone di buona volontà, passim. Il testo è consultabile sul sito 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp- 

ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html.  
31 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Donum vitae, 1987, n. 4. 
32 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione iura et bona, 

1990, n.2. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-%20ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-%20ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


 

26 
 

giusta, ogni forma di cura palliativa che, attenuando il dolore e la 

sofferenza, aiuti il malato terminale e lo accompagni verso la meta di 

una morte dignitosa, il magistero della Chiesa non può non esprimere 

tutta la sua contrarietà e la sua condanna all‟eutanasia e ad ogni forma 

di intervento che procurino, direttamente o indirettamente la morte 

dell‟individuo. 

Scriveva san Giovanni Paolo II in Evangelium vitae nn. 39-40: 39”La 

vita dell'uomo proviene da Dio, è suo dono, sua immagine e impronta, 

partecipazione del suo soffio vitale. 

 

Di questa vita, pertanto, Dio è l'unico signore: l'uomo non può 

disporne. 

 

Dio stesso lo ribadisce a Noè dopo il diluvio: «Domanderò conto della 

vita dell'uomo all'uomo, a ognuno di suo fratello» (Gen 9,5). 

 

E il testo biblico si preoccupa di sottolineare come la sacralità della 

vita abbia il suo fondamento in Dio e nella sua azione creatrice: 

«Perché ad immagine di Dio Egli ha fatto l'uomo» (Gen 9,6).  

La vita e la morte dell'uomo sono, dunque, nelle mani di Dio, in suo 

potere. Giobbe in modo efficace afferma: «Egli ha in mano l'anima di 

ogni vivente e il soffio d'ogni carne umana», esclama Giobbe (Gb 

12,10 ). 

«Il Signore fa morire e fa vivere, scendere agli inferi e risalire» (1 

Sam 2,6 ).  

Egli solo può dire: «Sono io che do la morte e faccio vivere» ( Dt 

32,39 ).  

Ma questo potere Dio non lo esercita come arbitrio minaccioso, bensì 

come cura e sollecitudine amorosa nei riguardi delle sue creature”.  



 

27 
 

La nostra vita è dunque riposta tutta nelle mani di Dio e quelle di Dio 

sono “mani amorevoli come quelle di una madre che accoglie, nutre e 

si prende cura del suo bambino: «Io sono tranquillo e sereno come 

bimbo svezzato in braccio a sua madre, come un bimbo svezzato è 

l'anima mia» (Sal 131,2; Is 49,15; Is 66,12-13; Os 11,4 ). 

Così nelle vicende dei popoli e nella sorte degli individui Israele non 

vede il frutto di una pura casualità o di un destino cieco, ma l'esito di 

un disegno d'amore con il quale Dio raccoglie tutte le potenzialità di 

vita e contrasta le forze di morte, che nascono dal peccato: «Dio non 

ha creato la morte e non gode per la rovina dei viventi. Egli infatti ha 

creato tutto per l'esistenza» ( Sap 1,13-14 ). 

40Dalla sacralità della vita scaturisce la sua inviolabilità, inscritta fin 

dalle origini nel cuore dell'uomo, nella sua coscienza”. 

Per queste ragioni, la Chiesa cattolica condanna fermamente 

ogni forma di eutanasia, considerandola una “grande violazione della 

Legge di Dio. 

 

Conclusioni 

 Al di là di ogni possibile implicazione filosofico-culturale o 

scientifica, l‟eutanasia uccide chi è ancora vivo e la contraddizione più 

grande è che a procurare la morte al malato è proprio il medico, cioè 

colui che dovrebbe essere promotore e sostenitore della vita, per 

quella vocazione professionale che lo lega al suo Giuramento. 

 Dal punto di vista di chi scrive la pratica dell‟eutanasia non 

può e non deve essere tollerata perché trasgredisce a tutti gli effetti il 

principio della sacralità e della inviolabilità della vita, sovvertendo 

quelli che sono i “tempi del nascere e del morire” di cui solo Dio può 

disporre. L‟eutanasia è un‟aberrazione sul piano giuridico, sul piano 



 

28 
 

scientifico, sul piano etico e su quello religioso. Probabilmente, più 

che di un diritto a morire, sarebbe più giusto parlare di un diritto a 

“morire in modo dignitoso”, senza inutili sofferenze, senza 

accanimenti terapeutici, ma con la garanzia di poter contare sulla 

possibilità di essere curati con i trattamenti sanitari e con i mezzi 

“ordinari” disponibili, nonché con le eventuali terapie palliative 

quando queste si rendano necessarie per attenuare i dolori provocati 

dalla malattia. Soprattutto, però, è importante offrire la nostra 

vicinanza, la nostra solidarietà e il nostro pieno sostegno a chi si trova 

situazioni di grave sofferenza. 

I casi di Charlie Gard, di Alfie Evans, ma anche quelli di Terry 

Schiavo, di Eluana Englaro e di Vincent Lambert, ritornato 

drammaticamente di attualità nei giorni scorsi, dovrebbero spingere 

tutti noi ad una pacata, ma seria riflessione sul problema 

dell‟eutanasia e sulla “cultura della morte” che essa sottende, anche 

attraverso la promozione di formazioni, di occasioni di incontri e di 

conoscenze, nella consapevolezza che né l‟uomo, né lo Stato, né la 

scienza possono disporre del diritto di dare la morte ad una persona e 

che tale disponibilità spetta solo a nostro Signore. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

29 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

F. ANTONELLI, Per morire vivendo. Psicologia della morte
3
, Roma 

1990 

 

M. ARAMINI, Introduzione alla Bioetica
3
, Milano 2009 

 

C.R. BROWNING, Verso il genocidio. Come è stata possibile la 

soluzione finale, Milano 1998 [New York 1992] 

 

Codice Italiano di Deontologia medica 

 

P. CATTORINI, Qualità di vita negli ultimi istanti, in «Medicina e 

Morale» 1989 

 

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione 

sull’eutanasia, 5 maggio 1980  

 

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Donum vitae, 1987 

 

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione iura et 

bona, 1990 

 

COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Dichiarazioni anticipate di 

trattamento, Roma 2003  

 

M. CUYAS, Eutanasia. L’etica, la libertà e la vita, Casale Monferrato 

1989 

 



 

30 
 

H. FRIEDLANDER, Le origini del genocidio nazista dall’eutanasia alla 

soluzione finale, Roma 1997 [New York 1995]  

 

S. MAZZAGLIA, Eutanasia, diritto a vivere e a morire, Roma 2011  

 

PERICO, Problemi di etica sanitaria, Milano 1992  

 

B.J. POLLARD, The challenge of Euthanasia, Bedford 1994  

 

G. RUSSO,  Le nuove frontiere della Bioetica clinica, Torino 1996  

 

E. SGRECCIA, Manuale di bioetica, vol. I, Milano 1999 

 

G. PELLICCIA, L’eutanasia ha una storia?, in AA.VV., Morire sì, ma 

quando?, Roma 1977 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

31 
 

SITOGRAFIA 

 

http://www.ordinedeimedicims.org/Giuramento.php 

 

http://rosarioonline.altervista.org/index.php/santorosario/sezione/it/me

ditazione/866 

http://nuremberg.law.harvard.edu/documents  

 

http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-

concerning-the-nazi?q=evidence:no*#p.1 

 

https://it.zenit.org/articles/il-principio-di-autonomia-e-l-inizio-dell-

eutanasia/ 

 

https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-

sei- mesi-dalla-morte.html 

 

http://www.treccani.it/vocabolario/deplezione/ 

 

http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-

deplezione-del-dna-mitocondriale 

 

https://www.avvenire.it/papa/pagine/francesco-al-fianco-dei-genitori-

di-charlie 

 

https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-

latest-update-news-dad-Charlie-Gard 

 

https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-

allesame-di-alfie 

http://www.ordinedeimedicims.org/Giuramento.php
http://rosarioonline.altervista.org/index.php/santorosario/sezione/it/meditazione/866
http://rosarioonline.altervista.org/index.php/santorosario/sezione/it/meditazione/866
http://nuremberg.law.harvard.edu/documents
http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-concerning-the-nazi?q=evidence:no*#p.1
http://nuremberg.law.harvard.edu/documents/113-affidavit-concerning-the-nazi?q=evidence:no*#p.1
https://it.zenit.org/articles/il-principio-di-autonomia-e-l-inizio-dell-eutanasia/
https://it.zenit.org/articles/il-principio-di-autonomia-e-l-inizio-dell-eutanasia/
https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-sei-%20mesi-dalla-morte.html
https://www.vaticannews.va/it/mondo/news/2018-01/charlie-gard-a-sei-%20mesi-dalla-morte.html
http://www.treccani.it/vocabolario/deplezione/
http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-deplezione-del-dna-mitocondriale
http://www.telethon.it/ricerca-progetti/malattie-trattate/sindrome-da-deplezione-del-dna-mitocondriale
https://www.avvenire.it/papa/pagine/francesco-al-fianco-dei-genitori-di-charlie
https://www.avvenire.it/papa/pagine/francesco-al-fianco-dei-genitori-di-charlie
https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-latest-update-news-dad-Charlie-Gard
https://www.dailystar.co.uk/news/latest-news/699009/Alfie-Evans-latest-update-news-dad-Charlie-Gard
https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-allesame-di-alfie
https://www.avvenire.it/famiglia-e-vita/pagine/scienza-e-diritto-allesame-di-alfie


 

32 
 

 

https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-

legge-per-evitare-nuove-tragedie/ 

 

https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-

eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation 

 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-

ii/it/encyclicals/documents/hf_jp- ii_enc_25031995_evangelium-

vitae.html . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-legge-per-evitare-nuove-tragedie/
https://www.notizieprovita.it/notizie-dal-mondo/charlies-law-una-legge-per-evitare-nuove-tragedie/
https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation
https://www.slideserve.com/faustine-gaynor/accanimento-terapeutico-eutanasia-e-rifiuto-alle-cure-powerpoint-ppt-presentation


 

33 
 

SOMMARIO 

INTRODUZIONE: L’EUTANASIA IERI (BREVE 

EXCURSUS STORICO) .................................................. 2 

AKTION T4: L’EUTANASIA NAZISTA ........................ 7 

CASI DI EUTANASIA NEL XX SECOLO .................... 9 

L’EUTANASIA OGGI: MATRICI SOCIO-

CULTURALI E VICENDE CLAMOROSE ................. 11 

CHARLIE GARD........................................................... 14 

SAVE CHARLIE GARD ............................................... 16 

SAVE ALFIE EVANS .................................................... 16 

EUTANASIA OGGI: LE VARIE TIPOLOGIE........... 20 

EUTANASIA OGGI: CENNI GIURIDICI ................... 23 

EUTANASIA OGGI: IL MAGISTERO DELLA 

CHIESA .......................................................................... 24 

CONCLUSIONI ............................................................. 27 

BIBLIOGRAFIA ............................................................ 29 

SITOGRAFIA................................................................. 31 

 


